## Кеннет Сенди «Миротворец»

Корлетт, любовь и ободрение которой вдохновляли меня в работе над книгой, и Крис, чьи проницательность и здравый смысл дополнили текст, посвящается.

# Предисловие

Моя заинтересованность в урегулировании конфликтов значительно возросла с тех пор, как я стал юристом. Ступив впервые на эту стезю, я был взволнован перспективой помогать людям в решении проблем и урегулировании разногласий. Задолго до этого я понял, что наши суды не в состоянии разрешить личностные аспекты конфликтов. Судебные разбирательства могут решить правовые разногласия, но ни в коем случае не примирить людей или помочь им изменить отношение к чему-либо или поведение, ставшие причиной конфликтов. Фактически судебные процессы еще в большей степени разъединяют людей, а зачастую порождают убеждения и поступки, которые ведут к еще большим спорам.

Желая избежать подобных проблем и помочь людям найти верное решение в их разногласиях, в 1982 году я начал работать в «Служении миротворцев», которое помогает людям разрешить конфликты вне стен суда на основе сотрудничества, а не противостояния (см. Приложение Д). Процесс примирения не только призван разрешать правовые разногласия, но и вести к истинному миру, восстанавливая нарушенные взаимоотношения, и помогать людям конструктивно изменять свои взгляды.

Как миротворец, я вскоре обнаружил, что личностные аспекты конфликта намного запутаннее правовых. Интерпретация контракта может быть оспорена, но это ничто в сравнении с человеческими отношениями и эмоциями, которые ведут к конфликту и вытекают из него. Не найдя достаточной помощи в современных учебниках, я был вынужден все глубже погружаться в единственную книгу, которая неизменно снабжала меня надежными критериями, — Библию. Применяя миротворческие принципы, представленные в Слове Божием, я пришел к выводу, что в современном непростом обществе они исключительно эффективны. Как миротворец, я использовал эти принципы, решая самые разнообразные конфликты, включая разногласия по контрактам, служебные споры, разводы, причинение личного ущерба, семейную вражду, церковные разногласия, случаи злоупотребления служебным положением, разногласия между владельцами и арендаторами, ссоры соседей, споры по вопросам недвижимости и строительства.

Тогда же я понял, что библейские принципы столь же эффективны и в моей частной жизни. Концепции Священного Писания позволяли мне разрешать запутанные судебные дела, помогали урегулировать разногласия с женой, друзьями, соседями, в деловой сфере. Они даже давали результат, когда я имел дело с людьми, не исповедующими христианство.

Когда я поделился опытом с близким другом и членом совета директоров моей организации Джоном Хагесом, он подвигнул меня написать книгу, изложить эти принципы и объяснить, как применять их в типичных каждодневных конфликтах. Вначале меня одолевали сомнения, смогу ли я сказать что-то новое в этой области. Но

удостоверившись, что эти принципы последовательно срабатывают в целом ряде случаев, я наконец утвердился во мнении, что их действительно стоит описать в книге. Конечно, я не претендую на «открытие Америки». «Применительно к авторству человека, — писал К. С. Льюис, — создание — термин, вводящий людей в заблуждение. Мы перестраиваем элементы, которые дал нам Он»<sup>1</sup>. Именно так я и сделал в своей книге. Я идентифицировал, классифицировал, объяснил и проиллюстрировал существенные элементы миротворчества, открытые нам в Слове Божием. В процессе написания книги я разработал последовательную теорию для разрешения конфликтов, которую достаточно просто использовать в повседневной жизни. Предлагаемый подход можно свести к четырем основным принципам:

**Прославляйте Господа** (1 Кор. 10:31). Библейское миротворчество мотивируется и направляется желанием примирять людей во славу Божию. Интересы, авторитет и власть Господа приоритетны перед всеми иными соображениями. Это фундамент, который не только демонстрирует нашу любовь к Богу и почитание Его, но и предохраняет нас от импульсивных решений или решений, которые не учитывают интересов и нужд другой стороны, ведущих к обострению конфликтов.

**Избавьтесь от бревна в собственном глазу (Мф. 7:5).** Миротворчество требует от нас признать уязвимость собственной позиции, свои ошибки и обязанности, прежде чем указывать на ошибки других. Не придавая значения незначительным проступкам других и честно признавая свои ошибки, мы нередко вызываем подобный отклик у наших оппонентов и открываем путь для искреннего диалога и применения конструктивных переговоров.

**Пойдите и покажите своему брату его ошибку (Мф. 18:15).** Иногда в процессе миротворчества приходится прибегать к конструктивной конфронтации. Если люди не хотят нести ответственность за свои действия, приходится противостоять им, милосердно, но твердо. Если они отказываются должным образом реагировать, мы можем привлечь к разрешению спора уважаемых друзей, лидеров церкви или иных, придерживающихся нейтральной позиции лиц, которые смогут помочь в восстановлении мира.

**Пойдите и примиритесь (Мф. 5:24).** Наконец, процесс миротворчества предполагает принятие обязательств по восстановлению нарушенных взаимоотношений и разработку справедливых соглашений, удовлетворяющих все вовлеченные в конфликт стороны. Прощение и совместные переговоры расчищают руины, оставленные конфликтом, делают возможным примирение и ведут к подлинному миру.

Данная книга показывает, как эти принципы можно применять дома, на работе, в церкви и в отношениях с соседями. Среди всего прочего она объясняет:

Как использовать конфликт, чтобы почитать и восславлять Господа.

Различия между переговорами, посредничеством, арбитражем, тяжбой и христианским примирением.

Почему христиане должны решать споры в церкви, а не в суде.

Почему можно надеяться, что Бог поможет вам даже в самых сложных конфликтах.

Когда лучше всего пренебречь обидой.

Когда и как отстаивать свои права.

Как честно и с пользой признать свои ошибки.

В каких случаях следует противостоять другим, если их поведение греховно.

Когда необходимо возместить ущерб.

Как изменять позиции и привычки, ведущие к конфликту.

Как наиболее эффективно противостоять другим.

Когда и как просить других лиц или церковь вмешаться в конфликт.

Когда и как прощать других для достижения подлинного примирения.

Как договариваться о справедливом и разумном соглашении.

Как иметь дело с людьми, которые не прислушиваются к голосу разума.

Научившись решать подобные проблемы с библейских позиций, вы сможете выработать совершенно новый подход к преодолению конфликтов. Вместо того чтобы, смущаясь, защищаясь или гневаясь, реагировать на разногласия, вы научитесь уверенно и конструктивно управлять конфликтом. В этой книге описываются принципы, необходимые для эффективного управления конфликтом, и приводится множество иллюстраций по их использованию в решении споров и в судебных процессах. (Истории, пересказанные в этой книге, основаны на реальных ситуациях, но имена людей и некоторые характерные факты были изменены, чтобы защитить частную жизнь участников описанных разногласий.)

Чем больше вы изучаете и применяете миротворческие принципы Бога, тем глубже осознаете, насколько они результативны и действенны. Использованные должным образом, эти принципы помогут вам лишить конфликт его разрушительных тенденций и превратить его в основу для капитальных решений серьезных проблем, пробудить рост личности, углубить взаимоотношения и, что еще важнее, познать Господа и наслаждаться Им по-новому. Я надеюсь, что эта книга позволит вам испытывать радость и удовлетворение, которые наполнят вашу жизнь — жизнь миротворца.

# **ЧАСТЬ ПЕРВАЯ: Прославляйте Господа**

Итак, едите ли, пьете ли или иное что делаете, все делайте в славу Божию.

1 Kop. 10:31

- Глава 1. Конфликт предоставляет возможности примирения
- *Глава 2*. Живите в мире
- Глава 3. Верьте в Бога и творите добро

#### Введение

Когда кто-либо противостоит мне или начинает на меня давить, я инстинктивно пытаюсь сконцентрировать всю энергию на защите себя и поражении оппонента. Такая эгоцентричная позиция, как правило, ведет к дальнейшим проблемам. Следуя своим чувствам, я готов принимать импульсивные решения, что чаще всего задевает моего оппонента и ухудшает ситуацию.

Я обнаружил, что лучший способ нейтрализовать эту тенденцию — отвлечься от собственной персоны и сосредоточиться на Господе. Об этом говорится в Послании к Колоссянам 3:1—2: «Итак, если вы воскресли со Христом, то ищите горнего, где Христос сидит одесную Бога; о горнем помышляйте, а не о земном». Подобный совет особенно полезен в конфликтной ситуации. Когда я, выявляя приоритеты, ставлю интересы и власть Бога превыше всего, я неизменно все вижу отчетливее и отношусь к проблеме более благоразумно. Два первых моих клиента узнали это после нескольких месяцев достаточно дорогостоящей тяжбы.

Недостатки в строительстве нового дома Стива вылились в судебное разбирательство, встречный судебный иск, месяцы юридических расследований и тысячедолларовые гонорары адвокатам. При показаниях под присягой один из адвокатов наконец понял, с каким противоречием он столкнулся. Два видных бизнесмена, оба христиане, все более становились враждебными друг к другу и все больше ожесточались, оправдывая собственные действия и обличая ошибки другого. Беспокойство адвоката побудило его предложить, чтобы спор незамедлительно превратился в христианское примирение участников тяжбы.

Несмотря на первоначальное сопротивление адвоката другой стороны Стив (заказчик) и Билл (строитель) в конце концов согласились встретиться с группой христианских миротворцев, в которую входили строитель, бизнесмен и адвокат. На первых порах прогресса почти не было: участники тяжбы наотрез отказывались признать собственные ошибки и во всем винили противоположную сторону. Миротворцы обследовали новый дом Стива и согласились, что некоторые претензии заказчика были вполне обоснованны. Но даже после этого оба спорщика продолжали обороняться и думать не желали о том, как прийти к обоюдному соглашению о сумме штрафа и об исправлении недоделок.

Несмотря на непримиримость сторон миротворцы продолжали работу. Они упросили каждого спорщика потратить время на изучение определенных отрывков из Библии и помолиться, чтобы осознать свою ответственность. Несколько дней Господь творил свою работу в их сердцах, и после этого Билл начал понимать, что его поведение не только не

восхваляло Бога, но было Ему неугодным. Он осознал, что дал своему адвокату и собственной семье ужасный пример: так христианин не должен решать конфликты. Это понимание изменило его позицию и привело к значительному прогрессу на следующей встрече.

Буквально мгновение спустя после ее начала Билл попросил разрешить ему сделать заявление. Он согласился, что при строительстве дома были допущены дефекты, и признался, что еще больше усугубил проблему, раздражаясь на жалобы Стива. Затем Билл объяснил, как он собирается устранить все недоделки, и показал Стиву разработанный им тест во избежание подобных недоразумений в будущем.

Заявление Билла сильно подействовало на Стива. Его лицо смягчилось, и он сказал: «В сущности, я виноват больше тебя.

Я весьма склонен к педантизму и, затеяв тяжбу, доставил тебе массу проблем. Моя жена может подтвердить, как я бываю несносен! Полагаю, что это я должен просить у тебя прощения, а не ты у меня». Присутствующие были потрясены удивительной переменой: спустя месяцы жестоких непрекращающихся судебных разбирательств и недели тщетного посредничества Билл и Стив простили друг другу все недавние обиды и сообща принялись разрабатывать план устранения недоделок, допущенных при строительстве дома, и возмещения ущерба. Один из миротворцев, желая помочь в строительстве дома, предложил пожертвовать им часть материалов.

Однако на этом история не заканчивается. Билл пришел к жене Стива и принес ей извинения за стресс и причиненные неудобства. Они тоже помирились. Позже, когда в работах по восстановлению дома произошла непредвиденная задержка и миротворцы собирались настойчиво посоветовать Биллу ускорить ход строительных работ, Стив привел всех в полное замешательство, встав на защиту Билла. Вместо того чтобы критиковать проволочки, как он делал это раньше, он объяснил, почему они возникли, и попросил миротворцев не мешать Биллу.

Изменив позицию, Билл поразил и своего адвоката. На следующий день после урегулирования конфликта я занес в офис адвоката некоторые документы. Увидев меня в приемной, адвокат пригласил меня в свой кабинет. Когда он попросил плотно закрыть дверь, я подумал, что он начнет жаловаться на столь необычное окончание дела. Но вместо этого он спросил: «Что произошло здесь вчера? Я больше года наблюдал за битвой Билла и Стива и видел, как они были ожесточены. Но когда сегодня утром Билл пришел ко мне поговорить, его позиция полностью изменилась. Он сказал, что Бог помог ему осознать вину в случившемся, и рассказал, что собирается устранить все недоделки. Когда же я указал ему, в чем был не прав Стив, Билл встал на его защиту! Я никогда прежде такого не видел».

Когда я подтвердил слова Билла о том, что именно Бог помог ему изменить позицию, адвокат заметил: «Да, я тоже думаю, это несомненно Бог; я знаю, что ни один из них не согласился бы уступить и пяди».

Проявив уважение к заповедям Божиим, к образу Бога, Билл и Стив разрешили свои споры и восстановили столь важные для обоих взаимоотношения. Но что гораздо важнее, они восславили Бога и показали по крайней мере одному человеку, насколько Он добр и могуществен.

# Глава 1 Конфликт предоставляет возможности примирения

Хорошо, добрый и верный раб!

Мф. 25:21

В 1986 году я с тремя друзьями отправился в поход, в горы Битрут, что на юге Монтаны. Было самое начало лета, и всюду журчали ручьи тающего снега. Не прошли мы и десяти миль, как путь наш пересек широкий ручей, мостик через который был смыт бурным потоком. Ручей был довольно глубок, а вода ледяная. Неподалеку мы нашли единственное место, где можно было перебраться на противоположный берег, перескакивая с камня на камень, но переправа была сопряжена с риском в любой момент упасть в стремнину.

Пока мы стояли размышляя, отчетливо наметились три возможности выхода из ситуации. Один из моих друзей видел в этом ручье серьезное препятствие. Опасаясь, что кто-то из нас может упасть в поток и будет смыт бурным течением, он предлагал вернуться назад и поискать обходной путь. Другой видел в ручье возможность проверить свою силу и упорство. Он предлагал немедленно перейти поток вброд, даже если мы промокнем, и, разумеется, замерзнем. Остальные видели в этом ручье сложную, но интересную проблему. Мы обследовали валуны, ведущие на противоположную сторону, и определили место, где нам потребуется дополнительная опора. Найдя в соседнем лесу поваленное дерево, мы перекинули его через самый широкий проток между двумя валунами.

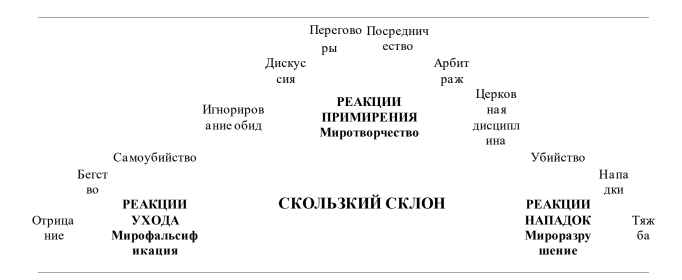
С этого момента два наших друга начали нам помогать. Работая вместе, мы ухитрились переправить одного человека на противоположный берег. Затем двое из нас встали на камни на середине ручья, и осторожно по цепочке мы переправили через поток все наши рюкзаки. Затем, по очереди прыгая с камня на камень и подстраховывая друг друга, мы преодолели препятствие. Вскоре, совершенно сухие, мы все были на противоположном берегу и весело обсуждали свое достижение.

Я обнаружил, что в большинстве случаев люди относятся к конфликту именно так, как мои друзья и я к ручью. Для некоторых конфликт — это опасность, которая угрожает сбить их с ног, серьезно повредить им. Для других — это препятствие, которое они должны преодолеть стремительно и твердо. И лишь немногие расценивают конфликт как возможность разрешить общие проблемы во славу Господа и с наибольшей выгодой для всех вовлеченных в него сторон.

#### Скользкий склон конфликта

Существуют три основных реакции людей на конфликтную ситуацию. Их можно изобразить на схеме, которая напоминает холм. На левом склоне холма мы обнаружим уход от конфликта. На правом — позицию нападения. Посередине находится примирение.

# Таблица Скользкий склон конфликта



Предположим, что склоны холма покрыты льдом. Если вы будете двигаться слишком быстро вправо или влево, вы потеряете равновесие и соскользнете. В конфликте несложно занимать оборонительную или наступательную позицию, но обе они ухудшают положение и могут вызвать еще более жесткую ответную реакцию противника.

К счастью, существуют две вещи, которые помогут вам удержаться на вершине, смыкающей эти скользкие склоны: вы можете научиться уменьшать угол наклона в уходе от конфликта или нападении, и вы можете использовать возможность примирения, которая как нельзя лучше способствует разрешению конфликта. Давайте более детально рассмотрим все вышеназванные реакции.

### Реакции ухода от конфликта

Три реакции, которые вы видите на левой стороне склона в схеме конфликта, называются реакциями ухода. Люди склонны проявлять их, когда они в большей степени заинтересованы избежать конфликтной ситуации, нежели ее разрешить. Подобная позиция распространена в церквах, поскольку многие христиане верят, что все конфликты вредны и опасны. Полагая, что христиане всегда должны со всем соглашаться, или опасаясь, что конфликт неизбежно разрушает взаимоотношения, такие люди выберут один из трех способов, чтобы избежать его.

**Отрицание.** Сделать вид, что «конфликта не существует» и не делать того, что необходимо для полного разрешения конфликта. Такая реакция приносит лишь временное облегчение и, как правило, еще больше усложняет ситуацию (см.: 1 Цар. 2:22—25).

**Бегство.** Стремление «убежать» от конфликта может выразиться и в прекращении дружеских взаимоотношений, и в уходе с работы, и в начале бракоразводного процесса, и даже в перемене церкви. Бегство может быть вполне рациональной реакцией в чрезвычайных обстоятельствах, когда нет возможности конструктивно решить конфликт (см.: 1 Цар. 19:9–10). Однако в большинстве случаев бегство только на некоторое время отсрочивает решение проблемы (см.: Быт. 16:6–8).

Самоубийство. Когда люди теряют все надежды на разрешение конфликта, они могут попытаться выйти из ситуации, прервав свою жизнь (см.: 1 Цар. 31:4). Самоубийство никогда не было верным путем решения конфликта. Но, к огромному сожалению, самоубийство стало второй по частоте причиной смерти среди подростков в Соединенных Штатах, отчасти и потому, что наших детей никогда не учили конструктивно решать конфликты.

#### Реакции нападения

Три реакции, которые вы видите на правой стороне склона в схеме конфликта, называются реакциями нападения. Они используются людьми, которые в большей степени заинтересованы в том, чтобы победить, чем сохранить отношения с оппонентом. Они присущи тем, кто рассматривает конфликт как соперничество или возможность предъявить свои права, управлять окружающими и извлекать выгоду из сложившейся ситуации. Реакциями нападения пользуются не только сильные и самоуверенные личности, к ним прибегают и люди слабые, испуганные, неуверенные и ранимые. Независимо от мотива эти реакции направляются на оппонента как давление, настолько сильное, насколько необходимо для защиты притязаний и устранения противодействия.

**Тяжба.** Некоторые конфликты выносятся на рассмотрение гражданских судов (см.: Деян. 24:1 — 26:32; Рим. 13:1–5). Судебный процесс обычно разрушает отношения между людьми и часто не достигает истинного правосудия. Более того, христианам рекомендовано разрешать свои споры в церквах, а не в залах судов (1 Кор. 6:1–8). Поэтому так важно прилагать все усилия, чтобы избегать разбирательства в суде (Мф. 5:25–26).

**Нападки.** Некоторые стремятся победить оппонента силой или запугиванием, например словесными нападками (включая сплетни и клевету), физической расправой или попытками уничтожить противника в финансовой или профессиональной сфере (см.: Деян. 6:8–15). Подобное поведение всегда ухудшает ситуацию и углубляет конфликт.

**Убийство.** В экстремальных случаях люди так отчаянно стремятся победить в споре, что не останавливаются перед убийством своих оппонентов (см.: Деян. 7:54–58). Хотя большинство христиан не будет никого убивать, мы не должны забывать, что в глазах Бога мы, лелея в сердцах своих гнев или презрение к людям (см.: Мф. 5:21–22), остаемся виновными в убийстве.

Существуют два пути, следуя которым конфликтующие попадают в зону нападения. Одни прибегают к нападению сразу после того, как оказались в конфликтной ситуации. Другие — после многочисленных и безуспешных попыток избежать конфликта. Не в силах больше игнорировать, скрывать проблему или убегать от нее, они бросаются в противоположную крайность и переходят в наступление.

#### Реакции примирения

Шесть реакций, которые вы видите в средней части схемы конфликта, называются реакциями примирения. Все они особенно привлекательны для Бога и направлены на выработку справедливых и взаимовыгодных решений конфликта. Первые три реакции примирения могут быть отнесены к «личному миротворчеству», так как вы можете претворять их в жизнь лично сами, частным образом взаимодействуя с противоборствующей стороной.

**Игнорирование обид.** Многие споры настолько незначительны, что их можно разрешить, спокойно и преднамеренно игнорируя обиду и прощая человека, который ее нанес. «Благоразумие делает человека медленным на гнев, и слава для него — быть снисходительным к проступкам» (Притч. 19:11; см. 12:16; 17:14; Кол. 3:13; 1 Пет. 4:8).

Дискуссия. Если нанесенная обида слишком серьезна, чтобы ее игнорировать, проблему можно разрешить, прибегнув к признанию или доверительному и откровенному разговору без конфронтации и обвинений. «[Если] брат твой имеет что-нибудь против тебя... пойди прежде примирись с братом твоим ...» (Мф. 5:23–24; см.: Притч. 28:13). «Если же согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним...» (Мф. 18:15; см.: Гал. 6:1–3).

**Переговоры.** Вопросы, касающиеся денег, собственности или иных прав, должны решаться в процессе переговоров, на которых обеим сторонам нужно стремиться к достижению решения, удовлетворяющего правовые параметры каждой из них. «Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других» (Флп. 2:4).

Когда спор не удается разрешить с помощью одной из личных миротворческих реакций, необходимо прибегнуть к одной из трех «вспомогательных реакций». Они требуют привлечения других членов вашей церкви или жителей вашего поселка или города.

**Посредничество.** Если два христианина не могут достичь согласия один на один, им надо обратиться к человеку или нескольким людям, которые будут присутствовать на их встречах и помогать в обсуждении проблемы и в поиске возможных в данной ситуации решений. «...Если же не послушает [тебя], возьми с собою еще одного или двух, дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое слово...» (Мф. 18:16). Посредники могут задавать вопросы и советовать, но не могут принудить вас принять какое-либо конкретное решение.

**Арбитраж.** Когда вы и ваш оппонент не можете прийти к добровольному соглашению по спорному вопросу, вам необходимо выбрать одного или нескольких третейских судей, которые бы выслушали ваши аргументы и вынесли решение по урегулированию конфликта. Апостол Павел в своем Первом послании к Коринфянам 6:1–8 указывает, как христиане должны решать между собой даже правовые конфликты: «А вы, когда имеете житейские тяжбы, поставляете своими судьями ничего не значащих в церкви» (1 Кор. 6:4).

**Церковная дисциплина.** Если человек, исповедующий христианство, отказывается от примирения и не делает того, что должен, ему необходимо попросить церковных лидеров вмешаться в ситуацию и помочь ему прийти к покаянию, справедливости и прощению. «Если же не послушает их, скажи церкви...» (Мф. 18:17).

# Модель конфликта и тенденции поведения в конфликтных ситуациях

«Скользкий склон» схемы конфликта обнаруживает несколько интересных тенденций, непосредственно относящихся к разнообразным реакциям на противостояние. Если мы двинемся по склону слева направо (по часовой стрелке), наши реакции начинают претерпевать определенные изменения: из личных они переходят в разряд общественных. Когда мы терпим фиаско в разрешении конфликта посредством частных или личных реакций, то мы должны привлечь посторонних людей, чтобы включить механизмы посредничества, арбитража, церковного послушания и даже судебного разбирательства.

Перемещение по кривой слева направо также захватывает в свою орбиту определенные действия, диапазон которых варьируется от согласованных решений до принудительных. В пределах всех реакций, расположенных на левом склоне схемы конфликта (от самоубийства до посредничества), стороны приходят к решениям самостоятельно. Но начиная от арбитража и заканчивая реакциями из сектора нападения, исход проблемы навязывается посторонними. Как правило, эти решения наименее приятны для всех сторон, вовлеченных в конфликт.

Более того, крайние реакции на конфликтную ситуацию (самоубийство и убийство) обычно заканчиваются большими потерями. Каждая реакция на конфликт чего-то вам стоит: вы должны от чего-то отказаться, чтобы получить нечто взамен. Личные миротворческие реакции ориентированы на наиболее «выгодный» обмен; выигрыш от вашего решения обычно стоит времени и энергии, вложенных вами для достижения соглашения, особенно в плане духовном. Чем дальше вы уходите в любом направлении от этой зоны, тем ощутимее становятся ваши потери, касается ли это времени, денег, усилий, взаимоотношений или чистой совести.

Кроме того, между правой и левой сторонами схемы «скользкого склона» существуют три заслуживающих внимания параллели. Обе крайности кривой в конечном итоге ведут к смерти: самоубийству — слева, или убийству — справа, которые становятся все более распространенной и тревожной проблемой нашей культуры. Так же, как нападки и бегство очень часто идут рука об руку в классической ситуации «драка/бегство», где и то, и другое поведение участников обуславливает возникновение конфликта. И, наконец, тяжба — зачастую не что иное, как отрицание своей вины, в котором вам помогает юрист. Когда вы вступаете в систему правового противостояния, предполагается, что ваш адвокат должен представить вас совершенно невинным, а вашего оппонента выставить в таком свете, чтобы ни у кого не возникало сомнений в его полной ответственности за возникшие разногласия, а это редко соответствует истине.

Между различными реакциями на конфликтную ситуацию наблюдаются интересные контрасты. Первый — различие в концентрации приоритетов. Уходя от конфликта, я главным образом сосредотачиваюсь на «себе». Я ищу, что проще, удобнее для меня или что меньше всего мне угрожает. При нападении чаще всего я концентрирую внимание на «вас», обвиняя вас и ожидая, что именно вы разрешите проблему. Когда же я обращаюсь к примирению, приоритетом становится «мы». Я осознаю интересы всех участников в возникших разногласиях, ставя на первое место — интерес Божий, и стремлюсь к обоюдной ответственности сторон в разрешении проблемы.

Реализация целей открывает второе различие между типами реакций. Люди, уходящие от конфликта, обычно склонны к «мирофальсификации». Если сказать иначе, они склонны видеть, что все идет хорошо, в то время как ситуация оптимизма не внушает. (Это явление особенно распространено в церкви, где люди больше беспокоятся о видимости мира, а не о его реальности.) Нападение присуще людям, склонным к «мироразрушению». Для достижения желаемого, они охотно жертвуют миром и согласием. Те же, кто в конфликтной ситуации стремится к примирению, осуществляют «миротворчество»; они будут действовать так долго и настойчиво, как это необходимо для достижения истинной справедливости и подлинной гармонии с окружающими.

И, наконец, существует разница в результатах. Когда человек искренне стремится ответить на конфликт примирением, можно с огромной долей вероятности сказать, что он в конечном итоге достигнет примирения. И наоборот, уход от конфликта или нападение

практически неизбежно приведут к результату, который можно назвать ПСДО — Попрощайся со Своими Добрыми Отношениями.

Разные реакции на конфликтные ситуации и связанные с ними движущие силы драматически развивались в первом семейном споре, в котором я выступал в роли миротворца. Меня попросили помочь урегулировать конфликт, разгоревшийся на почве опекунства. Семь взрослых братьев и сестер не могли решить, оставить ли престарелую мать в ее собственном доме или поместить в центр по уходу за пожилыми людьми. Пятеро из них делали все возможное, чтобы избежать конфликта; они прошли весь путь от притворства (конфликт якобы просто не существует) до отказа от встреч с остальными, чтобы не обсуждать сложившуюся ситуацию. Две сестры, стремясь получить право на опекунство, интенсивно и часто нападали друг на друга, непрестанно клеветали одна на другую перед семьей и друзьями, сражались в судах.

Первым шагом к примирению стала помощь конфликтующим сторонам в том, чтобы они в сложившейся ситуации изменили враждебную манеру реагирования. Пятеро членов семьи, стремившиеся любыми путями уйти от проблемы, быстро увидели все выгоды в посредничестве и согласились собраться на переговоры. Две сестры с большой неохотой дали согласие на вмешательство посредника, но на протяжении всей встречи они продолжали нападать, обвиняя одна другую в непристойных мотивах и требуя принятия противоположных решений. Потраченные нами время и энергия не приносили результатов, а взаимоотношения сестер ухудшались.

В конце концов я предложил поговорить с двумя сестрами наедине, чтобы они могли обсудить личные обиды, несомненно питающие их скандалы. Отложив на время вопрос опекунства, я помог им разобраться в их взаимоотношениях и поведении. После чтения нескольких относящихся к делу отрывков из Библии, Господь начал в их сердцах свою созидательную работу. Спустя полчаса истинная причина конфликта наконец-то начала выплывать на поверхность. Около двадцати лет назад одна из сестер сказала нечто такое, что глубоко ранило другую. Обиженная сестра пыталась не замечать оскорбления, но не могла перебороть обиду, в результате ее отношения с сестрой окончательно испортились. Постепенно противостояние разрасталось, захватывая все, даже судьбу матери.

По мере того как мы продолжали обсуждать взаимоотношения сестер, они стали более честно и открыто оценивать собственные чувства и поступки. Они увидели, насколько их поведение противоречило тому, чему учит Господь. Когда Бог открыл их сердца, они признались в своих грехах и простили друг друга. Со слезами на глазах сестры обнялись впервые за последние двадцать лет. Вскоре они присоединились к своим братьям и сестре и объяснили, что с ними произошло. За следующие пять минут все семеро согласились, что их мать будет много счастливее у себя дома, нежели в центре, а в последовавшие четверть часа обсудили, кто, когда и как будет ее навещать и заботиться о ней. Можете себе представить, что когда они тем же вечером сообщили матери новость, примирение детей порадовало ее гораздо больше, чем решение о дальнейшем месте ее проживания.

# Библейский взгляд на конфликт

Можно избежать множества проблем, связанных с реакциями ухода и нападения, если вы научитесь рассматривать конфликт и отвечать на него с позиции Библии. В Своем Слове Господь объяснил, почему возникают споры, и что нам делать при их возникновении. Чем более чутко прислушаемся к тому, чему Он учит, чем лучше мы поймем его учение, тем эффективнее будем разрешать возникающие время от времени

противоречия. Ниже вы познакомитесь с основанными на Библии важней шими принципами отношения к конфликтным ситуациям.

Давайте начнем обсуждение с определения конфликта как «различия во мнениях или намерениях, которое расстраивает чьи-либо планы или желания». Это определение достаточно объемно, чтобы включить в него разнообразные безобидные различия во вкусах: например, один из супругов хотел бы провести отпуск в горах, а другой предпочитает побережье океана, или более жесткие споры, например скандалы, судебные процессы или церковные разногласия.

В Библии не говорится, что все конфликты плохи; наоборот, она учит, что некоторые различия естественны и благотворны. Бог создал нас единственными в своем роде, поэтому люди часто имеют разные мнения, убеждения, желания, намерения и приоритеты. Многие расхождения изначально нельзя назвать правильными или ошибочными; они просто являются результатом разнообразия личных человеческих пристрастий, данных Господом. При надлежащем подходе все несогласия такого рода стимулируют продуктивный диалог, вдохновляют людей на творчество, способствуют полезным переменам и делают жизнь в целом более интересной. И хотя мы должны стремиться к единению в своих взаимоотношениях, мы не должны требовать от окружающих единообразия (см. Еф. 4:1–13).

Вместо того чтобы избегать всех конфликтов или требовать, чтобы окружающие всегда соглашались с нами, мы должны радоваться разнообразию Божественных созданий и учиться принимать тех, кто просто видит вещи не так, как мы (см.: Рим. 15:7; ср.: 14:1—13) и взаимодействовать с ними.

Однако не все различия нейтральны и не все благотворны. Библия учит, что многие разногласия — непосредственный результат греховных побуждений или греховного поведения. Как говорит нам Иаков 4:1–2: «Откуда у вас вражды и распри? не отсюда ли, от вожделений ваших, воюющих в членах ваших? Желаете — и не имеете; убиваете и завидуете — и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете...» Когда конфликт — результат греховных желаний или действий, слишком серьезных, чтобы игнорировать их, мы должны прямо и честно разобраться в нем.

Именно об этом и сказал Иисус: «Если же согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним...» (Мф. 18:15). Если с чистой душой выяснить отношения, это в большинстве случаев приведет к раскаянию, позволит устранить причину конфликта в сознании участников и откроет им путь к истинному миру.

И что очень важно, Библия учит рассматривать конфликт не как некое неудобство или повод к достижению личной выгоды, а как возможность показать присутствие и могущество Божие. Вот что говорил Павел христианам в Коринфе, когда религиозные и правовые споры грозили разделить церковь:

Итак, едите ли, пьете ли или иное что делаете, все делайте в славу Божию. Не подавайте соблазна ни Иудеям, ни Еллинам, ни церкви Божией, так, как и я угождаю всем во всем, ища не своей пользы, но пользы многих, чтобы они спаслись. Будьте подражателями мне, как я Христу.

1 Kop. 10:31—11:1

Этот отрывок демонстрирует фундаментальный взгляд на конфликт; он поощряет нас посмотреть на противостояние как на возможность восхвалить Господа, послужить людям

и устремиться к поступкам, которым учил нас Христос. На первый взгляд, подобная перспектива может показаться наивной, даже глупой, особенно тем, кто в данный момент запутался в разногласиях. Но вы убедитесь, что в сложной ситуации именно такой взгляд на конфликт может дать удивительно результативные реакции. Подробнее они описаны в книге несколько ниже, но, как я полагаю, кратко ознакомиться с ними будет полезно и сейчас.

#### Славьте Господа

Конфликт всегда предоставляет возможность восславить Господа, т. е. воздать Ему хвалу. Более конкретно можно сказать, что конфликт дает вам шанс показать Богу, что вы Его любите и чтите и верите Ему. Одновременно конфликт позволяет вам показать окружающим, насколько Господь любящ, мудр, могуществен и искренен. Сделать это вы можете по-разному.

Во-первых, *вы можете верить в Бога*. Не уступить давлению конфликта и взять все в свои руки, а довериться Божественной милости и положиться на принципы, изложенные в Его Слове (Притч. 3:5–7). В Главе 3 мы рассмотрим основания для этой веры и увидим, как христиане проявляли ее на протяжении многих и многих столетий.

Во-вторых, вы можете повиноваться Господу. Один из наиболее действенных способов восхвалить Господа — делать то, что Он велит (Мф. 5:16; Ин. 17:4). Как говорил Иисус: «Тем прославится Отец Мой, если вы принесете много плода и будете Моими учениками» (Ин. 15:8). Этот принцип открывается и в Нагорной Проповеди, где Иисус обращается к Господу «...да святится имя Твое...», т. е. да будет очень почитаемо, и «Да будет воля Твоя и на земле, как на небе» (Мф. 6:9–10; сравните Пс. 22:3; Флп. 1:9–10). Выполнение повелений Господа показывает, что вы любите Его и верите Ему. Интересно, что Иисус показал взаимосвязь любви и послушания, прибегнув к особому риторическому приему. В иудейской культуре существовал способ сосредоточить внимание на чем-либо, прибегая к многократному повторению. Следовательно, пятикратный повтор высказывания придавал ему еще больший вес. Именно это Иисус и сделал, когда сказал: «Если любите Меня, соблюдайте Мои заповеди. <...> Кто имеет заповеди Мои и соблюдает их, тот любит Меня... <...> Кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое... <...> Нелюбящий Меня не соблюдает слов Моих... <...> Но чтобы мир знал, что Я люблю Отца и как заповедал Мне Отец, так и творю...» (Ин. 14:15–31; ср.: 1 Ин. 5:3 и 2 Ин. 5 — 6).

В-третьих, вы можете подражать Господу. Вместо того чтобы следовать общепринятым моделям поведения, вам следует прислушаться к совету Павла, который говорил: «Итак, подражайте Богу, как чада возлюбленные...» (Еф. 5:1; см. 1 Ин. 2:6). В этой книге вы увидите, что если вы вовлечены в конфликтную ситуацию, у вас есть множество возможностей последовать примеру Христа, а именно: любить своих врагов, молиться за тех, кто плохо обращается с вами, и делать добро тем, кто противостоит вам (см. Пс. 102:9–10; Лк. 6:27–28, 35–36; 23:34).

Каждый раз, когда вы оказываетесь втянутыми в конфликт, появляется возможность показать, что вы действительно думаете о Боге. Если вы верите, соблюдаете заповеди и подражаете Ему, вы проявляете свою любовь к Нему «...всем сердцем... и всею душою... и всем разумением...» (Мф. 22:37). Тем самым вы славите Господа и показываете людям, как вы преданны Ему и как Он значим для вас. Этот принцип во всем величии проявился в жизни апостола Петра. Незадолго до вознесения на небо Иисус предупреждал Петра о наказании, которому апостола подвергнут за веру. В Евангелии от Иоанна 21:19 говорится: «Сказал же это, давая разуметь, какою смертью Петр прославит Бога». Как же

Петр мог смертью восславить Господа? Он показал, что Бог настолько велик и надежен, а пути Его настолько совершенны, что лучше умереть, чем отвернуться от Него или ослушаться Его заповедей (ср.: Дан. 3:1–30; 6:1–28; Деян. 5:17–42; 6:8 — 7:60). Петр охотно заплатил самую высокую цену, отдал свою жизнь, дабы показать силу любви и верность Богу.

Славя Господа, вы, несомненно, приносите пользу и себе, особенно когда вовлечены в конфликт. Многие споры начинаются или заходят в тупик только потому, что одна или обе стороны отдаются эмоциям и говорят или совершают нечто такое, о чем впоследствии сожалеют. Когда вы сосредоточены на вере, послушании и подражании Богу, вы значительно меньше склонны оступаться на пути противостояния. Как сказано в Псалме 36:31, «Закон Бога его в сердце у него; не поколеблются стопы его».

Еще одна выгодная сторона сосредоточенности на Боге при разрешении конфликтов — ваша независимость от их исхода. Даже когда оппоненты не намерены поддерживать ваши усилия установить мир, вы найдете успокоение и ободрение в понимании, что Бог доволен вашим послушанием. Эта мысль поможет вам стойко переносить трудности.

Очень важно понимать, что если попав в конфликтную ситуацию, вы не будете славить Господа, вы неизбежно будете служить кому-то или чему-то еще. Своими действиями вы покажете, что или у вас есть Бог, или у вас есть вы и большие проблемы. Иными словами, если вы не сосредоточитесь на Господе, вы неизбежно будете думать о себе и своих желаниях или о других людях и тем самым исполнять их волю.

Вот один из лучших способов сосредоточения на Боге. Постоянно задавайте себе вопрос: Что я могу сделать, что было бы угодно Господу, и как в данной ситуации я могу восхвалить Его? Эта мысль доминировала в жизни Иисуса: « ...ибо не ищу Моей воли, но воли пославшего Меня Отца» (Ин. 5:30). «Пославший Меня есть со Мною; Отец не оставил Меня одного, ибо Я всегда делаю то, что Ему угодно» (Ин. 8:29). Царь Давид руководствовался теми же мотивами, когда писал: «Да будут слова уст моих и помышление сердца моего благоугодны пред Тобою, Господи, твердыня моя и Избавитель мой!» (Пс. 18:15).

Если быть угодным Богу намного важнее, чем угождать себе, совершенно естественно верить, подчиняться и подражать Ему. Такое отношение и поведение принесет Господу славу и утвердит основу конструктивного решения конфликта.

#### Служите людям

Вспомните, что Павел говорил коринфянам. Конфликт предоставляет вам возможность послужить людям. С общепринятой точки зрения это кажется абсурдом, мы привыкли, что люди говорят: «Будь на высоте». Но Иисус сказал: «Любите врагов ваших, благотворите ненавидящим вас, благословляйте проклинающих вас и молитесь за обижающих вас» (Лк. 6:27—28). Мы не освобождаемся от заповеди любить своего соседа как себя самого, даже в том случае, когда этот сосед ненавидит, проклинает и обижает нас. Господь призывает нас вместо того, чтобы отвечать жестокостью или лелеять в душе отмщение, быть милосердными к тем, кто оскорбляет нас, так же, как Он милосерден к нам (Лк. 6:36). Вы можете сделать это несколькими способами.

В некоторых ситуациях Господь может использовать вас, чтобы помочь вашему оппоненту найти лучшее решение, чем то, к которому он пришел бы самостоятельно. Следуя принципам переговоров, описанным в Главе II, в большинстве случаев вы сможете

найти конструктивные пути, удовлетворяющие как ваши потребности, так и потребности вашего оппонента. Не позволяя конфликту стать западней для вас и вашего оппонента, вы сможете развернуть неблагоприятную ситуацию в противоположную сторону и заставить ее работать на вас: действуя совместно с вашим оппонентом, вы сможете решить общую проблему.

В других случаях Господь дает вам возможность облегчить ношу вашего оппонента, разделив с ним тяжесть духовного, эмоционального или финансового бремени (Гал. 6:2, 9–10). Возможно, конфликт не избавит вас от принципиальных разногласий между вами и вашим оппонентом, но позволит решить какие-то проблемы в его жизни, до сих пор считавшиеся неразрешимыми. Когда некто неожиданно набрасывается на вас с руганью, это нередко неопровержимый симптом каких-либо неприятностей в его жизни. (Подобное поведение очень характерно для взаимоотношений внутри семьи или между близкими друзьями.) Вместо того чтобы обороняться, попытайтесь понять и помочь вашему обидчику. Разумеется, это не означает, что вы должны принимать на себя лежащую на нем ответственность. Вы можете помочь нести ему бремя, превышающее его возможности. В крайнем случае, ваши усилия покажут, что вы дитя Господа (Лк. 6:29–36), восхваляющее Его. В заключительной главе этой книги вы увидите, как ваша доброта в конце концов смягчит сердце оппонента и откроет путь к примирению (см.: Рим. 12:20).

Бог может воспользоваться вами, чтобы показать окружающим, где они ошибались и в чем им нужно измениться (Гал. 6:1-2). Дальше вы увидите, что это может потребовать личной конфронтации. Если открытое противодействие бессильно, Бог подвигнет вас на привлечение посторонних, которые помогут осуществиться переменам.

Лучшим выходом из конфликта является ситуация, дающая возможность подтолкнуть вашего оппонента поверить в Иисуса Христа. Если вы — один из участников конфликта, готовьтесь, что противоборствующая сторона и многочисленные свидетели станут очень пристально наблюдать за вами. Если ваше поведение ничем не отличается от общепринятых в миру норм, вы даете повод неверующим лишний раз посмеяться над христианами и отвергнуть Христа. И наоборот, если ваше поведение исполнено благоразумия и любви, те, кто наблюдают за вами, могут открыть свои сердца Евангелию (1 Пет. 3:15–16).

Существует еще один путь служения людям — учить и вдохновлять их личным примером. Часто окружающие вас христиане следят за тем, как вы ведете себя в трудной конфликтной ситуации. Если вы предадитесь греховным эмоциям и будете бросаться на своих врагов, наблюдающие за вами и себя посчитают вправе поступать подобным образом. Но если вы будете отвечать противникам с любовью и самообладанием, окружающие получат стимул быть преданными Господу, как преданны Ему вы (1 Кор. 4:12–13, 16; 1 Тим. 4:12; Тит. 2:7). Это особенно важно, если у вас есть дети или внуки. Ваши дети постоянно будут следить, как вы решаете конфликт. Если вы занимаете оборонительную позицию, если вы настроены осуждающе, безрассудно или импульсивно, и они будут решать свои проблемы подобным же образом. Если вы решаете разногласия благочестиво, ваши дети будут делать то же самое. Все, чему они научатся от вас в вопросах миротворчества, может самым серьезным образом сказаться на том, как они будут решать свои проблемы в школе, на работе и в собственных семьях<sup>1</sup>.

#### Стремитесь к совершенству Христа

Большинство конфликтов дает возможность усилить сходство с Христом. Как говорил Павел в своем послании, адресованном Коринфянам: «Будьте подражателями мне, как я

Христу» (1 Кор. 11:1). Павел очень тщательно разработал эту концепцию в послании к христианам Рима: «Притом знаем, что любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу. Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил *быть подобными образу Сына Своего*, дабы Он был первородным между многими братиями» (Рим. 8:28–29, курсив Кеннета Сенди; ср.: 2 Кор. 3:18).

Высшая цель Господа — не в том, чтобы сделать вас довольными, богатыми и счастливыми (возможно, это звучит прямо противоположно тому, что вы слышали ранее). Если вы поверили в Него, Его намерения относительно вас много прекраснее, Он собирается сделать вас подобными образу Сына Своего! Он начинает изменять вас с того самого дня, когда вы вверили себя Ему, и это продолжается на протяжении всей вашей жизни. Конфликт — один из инструментов, используемых Богом, чтобы помочь вам развить свойства, которые позволят вам уподобиться Христу. Для начала Он может воспользоваться конфликтом, дабы напомнить вам о вашей слабости и поощрить вас больше полагаться на Него (2 Кор. 12:7–10). Чем больше вы полагаетесь на Его милосердие, мудрость и силу, тем больше будете подражать Господу Иисусу (Лк. 22:41–44).

Бог может использовать конфликт, чтобы показать вашу греховную позицию или поведение. Конфликт особенно эффективен для разрушения ложных представлений и разоблачения упрямой гордыни, жестокого и непрощающего сердца или злого языка. После того как вы пройдете «огонь, воду и медные трубы» конфликта, и все греховные особенности вашего характера всплывут на поверхность, у вас появится возможность признать их существование и попросить Божией помощи, чтобы их преодолеть и избавиться от них.

В стремлении к совершенству Иисуса кроется нечто гораздо большее, чем простое понимание собственной слабости и признание грехов. Совершенствуясь, вы должны вырабатывать новое отношение к жизни и новые привычки. Вы увидите, подобно атлетам, развивающим в упорных тренировках мышцы и мастерство, насколько быстрее вы растете духовно, если, отвечая на сложные обстоятельства, вы станете думать и поступать как должно христианину. Например, когда вас провоцируют или расстраивают, обратитесь к любви и прощению. Когда другие не видят, что поступают дурно, запаситесь терпением. Когда вас пытаются склонить не верить кому-либо, проявите доверие. Конфликт даст вам богатый набор подобных переживаний, и каждое из них укрепит и очистит ваш характер. Как говорил Чак Суиндолл: «Если вы будете прислушиваться к мнению окружающих, вы будете искать суррогат — дорогу к отступлению. Вы упустите из виду, что каждая проблема — это наставник, которого Бог назначает, чтобы подвергнуть вас испытанию, бросить вам вызов, духовно совершенствовать вас. Рост и мудрость — вот плоды решения любой проблемы, какой бы болью и непониманием не сопровождалось ее решение»<sup>2</sup>.

Бог использует проблемы, произрастающие на почве любого конфликта, чтобы достаточно безопасно испытать и закалить вас. Этот процесс иногда называют «БФХ духовного совершенствования» — Бедствия Формируют Характер. И тогда вас меньше будет заботить прохождение через конфликт: вы сосредоточите и потратите силы на самосовершенствование и испытаете ни с чем не сравнимое блаженство соответствования образу Иисуса Христа.

#### Управление конфликтом

Взгляд на конфликт, с точки зрения Библии, формирует основу для навыков, позволяющих наиболее эффективно справляться с конфликтной ситуацией. Я называю их

«управлением конфликтом». Когда Иисус говорил об управлении чем-то, обычно Он имел в виду слугу, которого хозяин наделил определенными возможностями и обязанностями (например, Лк. 12:42). Библия называет такого человека управляющим. Предполагается, что управляющий делает работу не ради собственного удовольствия, благополучия или прибыли. Наоборот, от него ждут, что он будет следовать инструкциям своего хозяина и заботиться о его интересах, даже если они идут вразрез с собственными желаниями или выгодой управляющего (Ин. 12:24—26).

Концепция управления имеет особое отношение к миротворчеству. Когда бы вас ни вовлекли в конфликт, Господь дает вам возможность управления. Он дарует вам природные возможности и источник духовности, а Его Слово достаточно четко объясняет, как бы Он хотел, чтобы вы справились с ситуацией. Чем преданнее вы следуете Его наставлениям, тем вероятнее найдете правильное решение и придете к подлинному примирению. Более того, что бы ни делали окружающие, управление с опорой на веру даст вам возможность предстать в глазах Господа с чистой совестью. Библия подробно описывает качества характера, необходимые для продуктивного управления конфликтом. Многие из них описаны в этой книге далее, но некоторые заслуживают немедленного обсуждения. Если вы хотите быть эффективным управляющим, вам необходимо быть информированным, зависимым от Бога, реалистичным и верным Господу.

Информированный управляющий. Вы должны понимать желания своего хозяина (см.: Лк. 12:47). Это не вызовет особых затруднений, поскольку Господь уже написал для вас Свои инструкции. В Библии Он дает четкое и заслуживающее доверия руководство, в котором определяет, как бы Он хотел, чтобы вы относились к любому аспекту вашей жизни. Библия не просто собрание религиозных ритуалов и достойных похвалы идеалов. Кроме объяснения, как лично познать Бога, в ней содержатся подробные и практические наставления, как разбираться с проблемами, фактически ежедневно возникающими на протяжении всей нашей жизни (2 Тим. 3:16–17). Понимание Слова Божия — существенный компонент мудрости, которая не что иное, как способность применять Божию истину к сложностям жизни. Обладание мудростью вовсе не означает, что вы понимаете все пути Господни; это означает, что вы реагируете на жизненные коллизии так, как учит Господь (Втор. 29:29). Чем лучше вы знаете Библию, тем вы мудрее и тем эффективнее разрешаете возникающие конфликты.

Зависимый управляющий. Вы не одиноки в управлении конфликтом: «...Ибо очи Господа обозревают всю землю, чтобы поддерживать тех, чье сердце вполне предано Ему» (2 Пар. 16:9; ср.: 1 Кор. 10:13). Бог поддерживает всех христиан Святым Духом, Который играет существенную роль в миротворчестве. Кроме помощи, оказываемой вам в понимании Божественной воли (1 Кор. 2:9–15), Дух предоставит вам духовные дары — милость и поддержку, необходимые для такого разрешения конфликта, который бы почтил Христа и выстроил Его церковь (Гал. 5:22–23; Еф. 3:16–21; 1 Пет. 4:10–11; 2 Тим. 1:7). Эту помощь вы получите, попросив о ней, — именно поэтому в данной книге придается особое значение молитвам<sup>4</sup>.

**Реалистичный управляющий.** Временами конфликт способен выбить вас из колеи. Вы точно знаете, что можете переживать временные затруднения, пытаясь понять, как реагировать на конкретную ситуацию, или так утомиться, что не решитесь поступить правильно. Когда это происходит, лучше всего обратиться в церковь и поискать духовно зрелых христиан, которые бы ободрили вас, дали библейский совет и поддержали ваши усилия оставаться верным Господу (Притч. 12:15; 15:22; 1 Фес. 5:10—11; Евр. 10:24—25). Вы никогда не получите помощи от людей, которые говорят вам то, что, по их мнению, вам хочется услышать (2 Тим. 4:3). Поэтому обращайтесь только к тем, кто достаточно

любит вас, чтобы быть искренним с вами. Если вы будете трезво относиться к своим возможностям и потребностям и вовремя смиренно попросите помощи у своего собрата христианина, вы сможете разрешить многие конфликты, которые в противном случае, принесут вам поражение.

Верный управляющий. Возможно, наиболее важной характеристикой управляющего является верность: «От домостроителей же требуется, чтобы каждый оказался верным» (1 Кор. 4:2). Верность — не вопрос результата, верность — вопрос послушания. Господь не считает, что вы отвечаете за окончательные результаты конфликта, поскольку Он знает, что вы не можете управлять людьми (Рим. 12:18). Он будет наблюдать, исполняли ли вы Его заповеди и мудро ли пользовались источниками, которые Он вам дал. Если вы, руководствуясь любовью и Библией, сделали все возможное для урегулирования конфликта, как разрешилась ситуация, не имеет значения: вы уже заслужили чудесную похвалу: «Хорошо, добрый и верный раб!..» (Мф. 25:21).

#### Резюме и практическое применение материала

Конфликт дает вам возможность прославлять Господа, служить людям и стремиться к совершенству Христа. Эта возможность, которая иногда толкуется как верность Господу, милосердие к людям и справедливые поступки, не раз упоминается в тексте Писания. В Книге пророка Михея 6:8 читаем: «О, человек! сказано тебе, что — добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить перед Богом твоим». Иисус учит нас обращать внимание на «...важнейшее в законе: суд, милость и веру...» (Мф. 23:23). Если вы прибегнете к ним, с Божией помощью вы сможете использовать конфликт как ступеньку к более близким отношениям с Господом и к более совершенной и плодотворной жизни христианина.

# *Глава 2* Живите в мире

Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми.

Рим. 12:18

Как уже говорилось в предыдущей главе, миротворчество можно рассматривать как управление. Когда бы вы ни оказались втянутыми в конфликт, Господь даст вам возможность управлять собой так, чтобы прославить Его, принести пользу окружающим, и позволит совершенствовать ваш характер. Исполнение этих обязательств не составит для вас больших трудностей, если вы понимаете, почему мир настолько важен для нашего небесного Отпа.

### Три измерения мира

Библия учит нас, что Бог глубоко заинтересован в мире. От Книги Бытие до Откровения пророки и апостолы постоянно побуждают детей Божиих стремиться к миру. Обдумайте эти темы:

1. Мир — часть сущности Господа, поскольку Его часто называют «Господь мира» (см.: Рим. 15:33; 2 Кор. 13:11; Флп. 4:9; Евр. 13:20; ср.: Суд. 6:24).

- 2. Мир одно из высших благословений, которое Господь посылает тем, кто следует за Ним (см.: Лев. 26:6; Числ. 6:24–26; Суд. 5:31; Пс. 28:11; 119:165; Притч. 16:7; Мих. 4:1–4; Гал. 6:16).
- 3. Господь постоянно внушает своему народу стремиться к миру и добиваться его (см.: Пс. 33:14; Иер. 29:7; Рим. 14:19; 1 Кор. 7:15; 2 Кор. 13:11; Кол. 3:15; 1 Фес. 5:13; Евр. 12:14); Он обещает благословить тех, кто делает это (см.: Пс. 36:37; Притч. 12:20; Мф. 5:9; Иак. 3:18).
- 4. Господь пишет Свой завет на основе мира (Числ. 25:12; Ис. 54:10; Иез. 34:25; 37:26; Мал. 2:5).
- 5. Господь учил Свой народ использовать словом мир (в еврейском «шалом», в греческом «эйрене») как принятую форму приветствия (Суд. 6:23; 1 Цар. 16:5; Лк. 24:36) и пожелание друг другу блага при расставании (1 Цар. 1:17; 2 Цар. 5:19; Лк. 7:50; 8:48). Практически все послания в Новом Завете начинаются или заканчиваются молитвой о мире (Рим. 1:7; 15:13; Гал. 1:3; 2 Фес. 3:16).

Ничто так ярко не раскрывает заботу Господа о мире, как Его решение послать Своего возлюбленного Сына, дабы «...направить ноги наши на путь мира» (Лк. 1:79; сравните Ис. 2:4).

С самого начала и до конца миссия Иисуса была миротворческой. Задолго до рождения Ему был присвоен титул «Князь мира» (Ис. 9:6). На протяжении всего Своего служения Он постоянно благовествовал и давал мир (Ин. 14:27; Еф. 2:17). Как высший Миротворец Иисус пожертвовал жизнью, поэтому мы можем пребывать в мире сегодня и во веки веков.

Существуют три измерения мира, которые Бог предлагает нам через Христа: мир с Богом, мир друг с другом и мир внутри нас. Массу людей не заботят взаимоотношения с Господом и окружающими; все, чего они хотят — это мир внутри них самих. Но человеку нельзя познать истинный мир в душе, пока он не устремился к миру с Богом и окружающими.

# Мир с Богом

Мир с Богом не приходит сам собою, поскольку все мы грешили и отвращали себя от Него (Ис. 59:1–2). Вместо того чтобы жить совершенной жизнью, наслаждаясь братством с Ним (Мф. 5:48), каждый из нас умножает список грехов (Рим. 3:23). В результате мы заслужили быть вовеки отделенными от Бога (Рим. 6:23). Это плохая весть.

Благая же — заключается в следующем: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин. 3:16). Принеся Себя в жертву на кресте, Иисус сделал возможным достижение мира с Богом. Апостол Павел писал:

Ибо благоугодно было Отцу, чтобы в Нем обитала всякая полнота, и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное.

Итак, оправдавшись верою, мы имеем мир с Богом через Господа нашего Иисуса Христа, через Которого верою и получили мы доступ к той благодати, в которой стоим и хвалимся надеждою славы Божией.

Рим. 5:1-2

Веровать в Иисуса — означает гораздо больше, чем быть крещенным, ходить в церковь или стремиться быть хорошим человеком. Ничто из перечисленного порознь не может снять грехи, которые вы уже совершили и продолжите совершать на протяжении жизни. Вера в Иисуса — означает, во-первых, признание себя грешником и осознание, что своими делами нельзя снискать одобрение Божие (Рим. 3:20; Еф. 2:8–9). Во-вторых, это означает верить, что Иисус, умерев на кресте, заплатил полной мерой за ваши грехи. (Ис. 53:1–12; 1 Пет. 2:24–25). Иными словами, верить в Иисуса — значит верить, что Он обменялся с вами Своей праведностью на Голгофе, т. е. взял на себя ваши грехи и полностью заплатил за них так, что за вами более ничего не числится, и это открывает вам путь к миру с Богом. Когда вы узнаете больше о Боге и приблизитесь к Нему, этот мир наполнит каждую частицу вашей жизни.

#### Мир с окружающими

Помимо того, что Иисус дал вам мир с Богом, Его жертва на кресте открыла путь наслаждения миром с окружающими вас людьми (Еф. 2:11–18). Этот мир, который часто называют «единство» (Пс. 132:1), — не просто отсутствие конфликтов и раздоров. Единство — это присутствие гармонии, понимания и доброжелательности. Бог велит, чтобы мы делали все возможное, дабы «...быть в мире со всеми людьми», и неважно, христиане ли они (Рим. 12:18). Такой мир — результат выполнения второй великой заповеди «Возлюби ближнего твоего, как самого себя» (Мф. 22:39). Вы увидите: такое единство — неотъемлемая часть христианской жизни.

#### Мир с самим собой

Благодаря Христу вы можете открыть в себе самом удивительный мир. Внутренний мир — это чувство единства, удовлетворенности, спокойствия, порядка и безопасности. И хотя все стремятся к нему, от большинства людей он ускользает. Истинного внутреннего мира нельзя достичь, полагаясь только на себя: это дар, который Бог дает тем, кто верует в Его Сына и исполняет Его заповеди (1 Ин. 3:21–24). Иными словами, внутренний мир — побочный продукт праведности. Эту истину открывает Писание:

Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на тебя уповает он.

Ис. 26:3

И делом правды будет мир, и плодом правосудия — спокойствие и безопасность вовеки.

Ис. 32:17; ср.: Пс. 84:10; 118:165

О, если бы ты внимал заповедям Моим! тогда мир твой был бы как река, и правда твоя как волны морские.

Ис. 48:18

Эти отрывки показывают, почему невозможно прийти к внутреннему миру, если вы потерпели поражение, пытаясь достичь мира с Богом и с окружающими вас людьми.

Внутренний мир приходит к тому, кто выполняет заповеди Божии. «А заповедь Его та, чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам» (1 Ин. 3:23). Три измерения мира безраздельно объединены Божественным замыслом. Вот как это выразил один автор: «Мир с Богом, мир друг с другом и мир с самим собой находятся в одной связке» 1. Следовательно, если вы хотите мира внутри себя, вам следует стремиться к гармоничным взаимоотношениям с Богом и окружающими.

#### Доброе имя Иисуса зависит от единства

Единство — нечто большее, чем ключ к внутреннему миру. Оно — очень существенный элемент вашей христианской жизни. Если ваши взаимоотношения с окружающими характеризуются миром и единством, значит в вашей жизни присутствует Бог. Так же верно и противоположное: когда ваша жизнь погружена в пучину неразрешимого конфликта, вряд ли вы добьетесь большого успеха, чтобы разделить Благую Весть об Иисусе Христе. Этот принцип проходит сквозь весь Новый Завет.

Одно из самых выразительных утверждений мира и единства в Библии дано в молитве Иисуса незадолго перед тем, как Его схватили и приговорили к распятию. Молясь за Себя и за единство среди Своих учеников (Ин. 17:1–19), Иисус молился за всех, кто однажды поверит в Него. Эти слова непосредственно обращены ко всем современным христианам:

Не о них же только молю [Моих учениках], но и о верующих в Меня по слову их, да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня. И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им: да будут едино, как Мы едино. Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня.

*Ин.* 17:20–23 (курсив Кеннета Сенди)

Эти слова Иисус произносил, молясь в последние часы Своей жизни. По мере приближения часа смерти Господь сосредотачивался на единственном, что, как Он знал, обладало наивысшим значением для всех, кто поверит в Него. Он не молил о том, чтобы все Его последователи были счастливы, чтобы они никогда не страдали, иначе — чтобы их права всегда были защищены. Иисус молил Отца, чтобы Его последователи были вместе, были едины. Это было настолько важно для Него, что Свое доброе имя и доверие к Своим посланиям Он связал с тем, насколько последовательно Его приверженцы проявят единство и согласие. Прочитайте молитву еще раз и подумайте, насколько единство было важно для Него. Настолько ли оно важно для вас?

Близкие мысли записаны в Евангелии от Иоанна 13:34—35, где Иисус говорил своим ученикам, что мнение общества о них будет тесно связано с их отношением друг к другу: «Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так я вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собой».

Любовь, которую Иисус нам завещал проявлять друг к другу, имеет мало общего с теплыми чувствами; фактически Он завещал нам проявлять любовь даже тогда, когда мы меньше всего хотим любить (Лк. 6:27–28). В любви, которую, по желанию Иисуса, мы должны проявлять друг к другу, нет места неразрешимым конфликтам:

Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит.

1 Kop. 13:4–7

Тема мира и единства очень важная часть Нагорной Проповеди Иисуса. Он говорил: «Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими» (Мф. 5:9). Миротворцы предоставляют очень серьезные доказательства христианской любви тем, кто наблюдает за их усилиями. Мир настолько заражен конфликтами, что даже неверующие в конце концов понимают, что сам Господь действует посредством тех, кто восстанавливает мир (1 Пет. 2:12).

Позже в своей проповеди Иисус еще раз убеждал своих последователей постоянно стремиться к миру и единству. Зная, что Бог будет сурово судить любого, кто порицает ближних или таит в душе гнев на братьев своих (Мф. 5:21–22), Иисус завещал: «Итак, если ты принесешь дар свой к жертвеннику и там вспомнишь, что брат твой имеет чтонибудь против тебя, оставь там дар твой пред жертвенником, и пойди прежде примирись с братом твоим, и тогда приди и принеси дар твой» (Мф. 5:23–24).

Мир и единство настолько важны, что Иисус завещал нам добиться примирения до того, как принести дары Господу! Эта заповедь говорит, что мы не можем должным образом любить и почитать Бога, если мы отдалились от кого-либо и не сделали всего, что в наших силах, дабы примириться с ним (1 Ин. 4:19–21). Она напоминает, что наше христианское отношение к жизни в огромной степени зависит от обязательства искренне стремиться к миру даже в самой, казалось бы, неразрешимой конфликтной ситуации.

Пастор церкви, которую я посещал студентом колледжа, отчетливо осознавал всю важность стремления к миру с отвернувшимся братом. Он доказал это однажды в воскресенье, когда я впервые привел с собой в церковь подругу, — ее звали Синди.

Я познакомился с Синди на факультете и узнал, что в ее духовной жизни есть проблемы, причина которых — недостаточное внимание ее церкви к библейскому учению. Полагая, что она сможет найти конструктивные указания и поддержку в моей церкви, в то воскресенье я пригласил ее на службу.

Я оказался совершенно не подготовлен к тому, что началось вскоре после того, как мы с Синди заняли свои места: я совершенно забыл, как неделей раньше на занятиях воскресной школы между пастором и старостой разгорелся публичный спор. Итак, пастор Вудс призвал прихожан к вниманию и пригласил старосту, с которым поссорился, занять место рядом с ним за кафедрой. «Как знает большинство из вас, — начал пастор, — на прошлой неделе мы с Кентом поспорили на занятиях воскресной школы. Мы не справились с эмоциями и наговорили друг другу много такого, что следовало бы обсудить наедине».

Когда я подумал о том, какое впечатление произведет эта тирада на Синди, у меня засосало под ложечкой. «Столько было благоприятных моментов, чтобы привести когонибудь с собой в церковь, — думал я, — но нет, я выбрал именно сегодняшний день». Я был уверен, что происходящее напрочь отобьет охоту у Синди еще раз появиться в моей общине.

Тем временем пастор Вудс положил руку на плечо Кента и продолжил: «Мы хотим, чтобы вы знали: мы встретились тем же вечером и разрешили наше разногласие. Милостью Божией мы поняли друг друга и полностью помирились. Но мы должны сказать вам, что очень сожалеем о подрыве единства и просим у вас прощения за показанный нами неприглядный пример».

Множество глаз наполнилось слезами, видя, как пастор Вудс и Кент молятся вместе. Я так переживал то, что могла подумать Синди, что, к сожалению, совершенно упустил из виду всю значимость происходящего. Что-то сказав Синди прерывающимся от волнения голосом, я открыл псалтырь для нашей первой совместной песни, надеясь в душе, что девушка забудет о случившемся. Остальная часть службы прошла как в тумане, и вскоре я вез Синди домой. По дороге я пытался о чем-то непринужденно болтать, но в конце концов Синди вернулась к произошедшему в церкви: «Я все еще не могу поверить в то, что ваш пастор сделал сегодня утром. У себя в церкви я никогда не встречала служителя, который бы обладал таким мужеством и смирением. Я бы хотела еще раз сходить в вашу церковь».

При последующих посещениях уважение, которое Синди питала к пастору и Кенту, продолжало расти, и вскоре она стала воспринимать нашу церквь как свой духовный дом. В этих двух людях она увидела истинное присутствие Господа и силы. Их смирение ярко осветило поддержку Господа и помогло Синди глубже познать Христа. В результате она вверила себя Христу и начала совершенствоваться в своей вере. Насколько я вижу, рост этот продолжается и по сей день, и я все еще благодарю Господа за тех двух людей и их готовность подчиниться призыву Господа к миру и единству.

# Враг мира

Поскольку мир и единство — неотъемлемые части христианской жизни, будьте уверены, что существует тот, кто делает все возможное, чтобы посеять вражду и разделить братство верующих. Сатана, чье имя означает «враг», желает видеть нас отвернувшимися друг от друга. «Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1 Пет. 5:8).

Сатана многими способами содействует возникновению конфликта. Среди всего прочего он наполняет наши сердца жадностью и недобросовестностью (Деян. 5:3), вводя нас в заблуждение тем, что делает нас счастливыми (2 Тим. 2:25–26), и находя выгоду в греховном гневе (Еф. 4:26–27). Хуже всего, что он использует лжеучителей для распространения ценностей и философских принципов, потворствующих эгоизму и способствующих ссорам (1 Тим. 4:1–3). Ниже приводятся некоторые выражения, обнаруживающие присутствие дьявола:

- «Позаботься о себе».
- «Бог помогает тем, кто помогает себе сам».
- «Разумеется, Бог не ожидает, что я останусь у разбитого корыта».
- «Я прощаю тебя, но ты не забывай об этом».
- «Не сходи с ума, расквитайся».
- «Я заслуживаю лучшего».

Сатана предпочитает, чтобы мы не смогли распознать его роли в конфликтах. Пока мы будем рассматривать как своих врагов и соперников только окружающих и направлять на них свои атаки, мы ни за что не догадаемся защитить себя от самого опасного врага. Как Иаков, так и Петр знали об этой опасности, и они предупреждали нас чтобы мы

противостояли сатанинским планам (Иак. 4:7; 1 Пет. 5:9). Павел писал о том же, напоминая нам, что «...наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» (Еф. 6:12). Затем он назвал оружие, необходимое, чтобы противостоять силе сатаны: истина, праведность, Евангелие, вера, Слово Божие и молитва. (Я часто буду обращаться к этому оружию на всем протяжении книги.)

Разумеется, было бы серьезной ошибкой списывать все конфликты на сатану. Мы должны взять на себя ответственность за свои грехи и подвигнуть окружающих сделать то же самое. Мы должны лицом к лицу встречаться с реальными проблемами, подтверждающими противостояние, и принимать реалистичные решения. Но одновременно мы должны сознавать цели сатаны и защищать себя от его воздействия. Делая это, мы можем не бояться сбиться с пути, предпринимая усилия по восстановлению и сохранению мира<sup>2</sup>.

### Бейтесь, как гладиатор

Апостолы понимали важность миротворчества и сознавали, что сатана сделает все от него зависящее, содействуя возникновению конфликтов. Глубину их озабоченности раскрывает присутствие в каждом послании Нового Завета установки жить в мире друг с другом. Например:

Бог же терпения и утешения да дарует вам быть в единомыслии между собою, по учению Христа Иисуса, дабы вы единодушно, едиными устами славили Бога и Отца Господа нашего Иисуса Христа. Посему принимайте друг друга, как и Христос принял вас в славу Божию.

Рим. 15:5-7

Умоляю вас, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, чтобы все вы говорили одно и не было между вами разделений, но чтобы вы соединены были в одном духе и в одних мыслях.

1 Kop. 1:10

Дела плоти известны... блуд, нечистота... вражда, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия... ненависть... <...> Плод же духа: любовь, радость, мир...

 $\Gamma a\pi$ . 5:19—22

Снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу... <...> И да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны.

Кол. 3:13, 15

...будьте в мире между собою. <...> Смотрите, чтобы кто кому не воздавал злом за зло...

1 Фес. 5:13–15<sup>3</sup>

Добрая половина Послания Павла Ефесянам посвящена миротворчеству. Первые три главы послания представляют великолепное описание Божественного плана спасения. В четвертой главе Павел начинает объяснение, как мы должны отвечать на то, что Христос сделал для нас. Отнеситесь с особым вниманием к тому, что Павел поместил во главу списка своих призывов слова: «Итак, я, узник в Господе, умоляю вас поступить достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, стараясь сохранять единство духа в

союзе мира» (Еф. 4:1–3). Греческое слово, переведенное в этом отрывке как «стараясь сохранять» означает бороться энергично, убедительно и усердно. Возможно, именно этим словом в Древнем Риме тренер гладиаторов напутствовал одного из своих учеников, посылая его в смертельную схватку на арене Колизея: «Сделай сегодня все, что можешь, и постарайся сохранить жизнь!» Именно так должен христианин биться за мир и единство. Совершенно очевидно, что мнимые попытки и равнодушные старания в процессе миротворчества далеки от того, что имел в виду Павел.

Павел показал, что единство не означает единообразия (Еф. 4:7–13), ибо Господь щедро осчастливил своих детей разными способностями, талантами и призваниями (1 Кор. 12:12–31). Истинные христиане радуются разнообразию, дарованному Господом Его чадам, и понимают, что в спорных вопросах верующие могут спокойно принимать расхождение во мнениях (Рим. 14:1). Однако когда различия ведут к разрушению гармонии и мира, нам есть над чем поработать.

Далее в своем Послании к Ефесянам Павел, желая подчеркнуть важность гармоничных взаимоотношений, прибегает к более строгим выражениям. «Не оскорбляйте Святой Дух Божий», — предупреждает он нас, если мы даем волю «всякому раздражению и ярости, и гневу, и крику, и злоречию...» (Еф. 4:29–31). Зная, что такие действия огорчают Господа и подавляют действие Святого Духа в нашей жизни, Павел убедительно призывает: «...Будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас» (Еф. 4:32).

# Тяжбы среди верующих

Забота Господа о мире и единстве подчеркивается Его словами о разрешении судебных процессов. Узнав, что христиане в Коринфе судятся друг с другом в мирских судах, Павел возмутился. Зная, что судебные процессы между христианами совершенно несовместимы с учением Христа и способны серьезно повредить церкви, он строго осудил коринфян:

Как смеет кто у вас, имея дело с другим, судиться у нечестивых, а не у святых? Разве не знаете, что святые будут судить мир? Если же вами будет судим мир, то неужели вы недостойны судить маловажные дела? Разве не знаете, что мы будем судить ангелов, не тем ли более дела житейские? А вы, когда имеете житейские тяжбы, поставляете своими судьями ничего не значащих в церкви. К стыду вашему говорю: неужели нет между вами ни одного разумного, который мог бы рассудить между братьями своими? Но брат с братом судится, и притом перед неверными. И то уже весьма унизительно для вас, что вы имеете тяжбы между собою. Для чего бы вам лучше не оставаться обиженными? для чего бы вам лучше не терпеть лишения? Но вы сами обижаете и отнимаете, и притом у братьев.

1 Kop. 6:1–8

Когда христиане не в силах разрешить свои разногласия, Бог ясно указывает, чтобы мы обратились к церкви, а не к гражданскому суду. К сожалению, многие христиане не зна ют об этой заповеди или полагают, что в наши дни она уже неактуальна. Гораздо хуже, что многие церкви игнорируют процитированный отрывок и ничего не делают, чтобы помочь христианам разрешить свои разногласия, опираясь на Библию. Этот недостаток в 1982 году особо отметил председатель Верховного суда США Уоррен Бургер.

Одна из причин перегруженности наших судов — то, что американцы в массовом порядке стали обращаться в суды в поисках облегчения целого ряда личных страданий и тревог. Когда -то считалось, что избавление от обид — обязанность учреждений, далеких от судов; теперь средством от обид смело объявляют юридические «решения». От судов стали ждать, что они заполнят пустоту, которая возникла из-за упадка церкви, семьи и добрососедских отношений в обществе<sup>4</sup>.

Пренебрежение церкви к выполнению традиционных миротворческих обязанностей лишило христиан ценной помощи, внесло свой вклад в перегруженность работой нашей судебной системы и, что хуже всего, нанесло огромный вред заветам Христа.

К счастью, существуют еще христиане, серьезно воспринимающие упреки Павла. Например, это высказывание принадлежит члену Верховного суда судье Антонин Скалиа:

Я думаю, что в отрывке [1 Кор. 6:1-8] многое сказано об истинном христианском отношении к гражданскому судопроизводству. Павел отметил два момента: во-первых, он сказал, что до того как бежать в суд, необходимо обратиться к посредничеству общего друга, например священника. Я считаю, что сегодня мы с большей готовностью стремимся к оправданию или мести, прибегая к неприятной судебной процедуре, нежели к миру с помощью посредничества... Добрые христиане, точно так же, как не должны спешить гневаться, не должны спешить с возбуждением судебного разбирательства<sup>5</sup>.

Спасибо, Господи, что судья Верховного суда Соединенных Штатов так высоко ценит Библию! Судья Скалиа напоминает нам, что указания, данные Павлом коринфянам, так же актуальны сегодня, как и две тысячи лет назад. Более того, они чрезвычайно практичны и полезны.

Когда Павел указывал христианам, чтобы они разрешили свои разногласия в церкви, он имел в виду определенный процесс. Иисус установил процедуру, которой должны следовать христиане, сталкиваясь с грехом и конфликтом (см.: Мф. 18:15–20). Этот процесс (он будет более детально обсуждаться в Главах 7 — 9) включает в себя обсуждение спорных вопросов самими конфликтующими, посредничество и вмешательство авторитетных лиц, которые выносят решение, обязательное для исполнения. Этот подход к разрешению конфликтов настолько мудр и эффективен, что ему подражает даже мирская правовая система<sup>6</sup>.

Решение конфликтов в церкви, а не в суде, дает огромные преимущества. Судебное разбирательство обычно усиливает напряженность и разрушает взаимоотношения сторон. В противоположность ему, церковь может активно содействовать прощению и способствовать примирению, а следовательно, сохранять взаимоотношения. Более того, судебный процесс не в состоянии разобраться в причинах, лежащих в основе конфликта. Фактически судебное разбирательство, заставляющее каждую из сторон фокусировать внимание на том, что они сделали правильно, а противная сторона неправильно, зачастую оставляет у конфликтующих искаженный взгляд на реальность, способствуя неверной жизненной позиции, что в первую очередь становится причиной возникновения конфликтов.

Церковь, напротив, помогает людям найти корень проблемы. А когда расхождения между участниками конфликта устранены, прийти к согласию в правовых вопросах не составляет труда. Одновременно церковь помогает людям избавиться от вредных привычек, что в будущем позволяет им гораздо реже вступать в конфликты и наслаждаться более здоровыми отношениями с окружающими.

Церковь способна выработать более объемный и эффективный способ преодоления и избежания конфликтов, нежели суд. Судья обычно ограничивается присуждением решения о выплате денег за нанесенный урон, передаче собственности или принуждением к выполнению контракта. Решение споров в лоне церкви поощряет стороны работать совместно, дабы найти созидательное урегулирование как материальных, так и межличностных проблем. Например, одна из церковных общин помогала нескольким братьям разрешить споры относительно хозяйствования на ферме: церковь пре дложила им

собираться вместе с семьями раз в месяц за обедом и говорить о чем угодно, только не о ферме. Это был действительно стоящий совет. Как только благодаря регулярным встречам родственные связи между членами семьи стали крепнуть, сразу ослабли разногласия относительно управления семейным хозяйством.

Основная польза от разрешения споров в церкви заключается в том, что ссоры не выносятся на общественный суд и поэтому не бесчестят Христа, кроме того, стороны приходят к решению, базирующемуся на Библии, что ведет к истинному примирению.

В результате мы славим Господа, утверждая завещанные Им мир и добро. В то же время мы подтверждаем свою способность показать окружающим, как они могут примириться с Богом с помощью Христа (см.: 2 Кор. 5:18–20). Уже поэтому мы должны делать все возможное, чтобы улаживать свои разногласия вне стен суда<sup>7</sup>.

#### Резюме и практическое применение материала

Послание Иисуса и апостолов потрясающе ясно: вызвал ли конфликт незначительное раздражение или значительные правовые проблемы, для Бога первостепенно важны мир и единство. Следовательно, миротворчество нельзя назвать необязательной деятельностью верующего. Если вы вверили свою жизнь Христу, Он завещал вам сделать мир и единство высшими жизненными приоритетами. Символические усилия не удовлетворят Его заповеди; Бог хочет, чтобы вы, дабы установить гармоничные взаимоотношения с окружающими, боролись за них по-настоящему. Усердно и постоянно повинуясь призыву к миру и единству, вы будете способствовать распространению Евангелия, и это позволит вам наслаждаться внутренним миром, который Бог дарует тем, кто искренне служит Ему.

8. По шкале от 0 до 100 (где 100 будет означать «максимум возможностей») попробуйте оценить усилия, которые вы прилагали для разрешения конфликта. Какие действия могли бы прославить и почтить Бога?

# *Глава 3* Верьте в Бога и творите добро

Много скорбей нечестивому, а уповающего на Господа окружает милость.

Пс. 31:10

Чем сильнее вы верите в Бога, тем проще исполнять его волю. Это особенно верно для конфликтной ситуации. Если вы верите, что Бог хранит вас всей Своей совершенной любовью и неограниченной силой, вы сможете искренне служить Ему как миротворец даже в самых трудных обстоятельствах. В этой главе вы увидите, почему Бог заслуживает такой веры.

#### Бог — Владыка

В Библии описано множество примеров, когда люди верили в Бога, даже находясь в пучине ужасных испытаний и страданий. Высший пример для нас — Иисус; несмотря на весь ужас распятия Он на свои человеческие страхи отвечает: «Отче Мой! Если не может

чаша сия миновать Меня, чтобы Мне не пить ее, да будет воля Твоя» (Мф. 26:42) и еще «Отче! в руки Твои предаю дух Мой» (Лк. 23:46; сравните 1 Пет. 2:23).

Подобно же реагирует на лишение свободы, страдания и неминуемую расправу апостол Павел: «По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь. Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день» (2 Тим. 1:12).

Одна из причин, почему Иисус и Павел безраздельно верили Богу, то, что они знали, что в его воле все происходящее в их жизни. Этот абсолютный контроль часто называют «владычество Господа». Потребовалась бы целая книга, чтобы описать владычество Бога, но даже и тогда множество вопросов и тайн остались бы без ответа. И все же фундаментальное понимание этой наиважнейшей доктрины неоценимо для каждого, кто хочет служить миротворцем.

Быть владыкой означает быть неограниченно, всецело и в высшей степени независимым от какого-либо влияния. Только Бог обладает такой властью (Ис. 46:9—10). Библия учит, что власть Бога настолько велика, что Он может контролировать все и всех. Владычество Его простирается на все сущее, на все созданное Им (Пс. 134:6–7; Ин. 1:3; Кол. 1:16–17; Откр. 4:11). Он управляет всеми правительствами (Притч. 21:1; Дан. 2:20–21; 4:35). Только Он управляет жизнью и судьбой каждого (Иер. 18:6; Ин. 6:39; Рим. 9:15–16; 15:32; Еф. 1:11–12; Иак. 4:15). Но в то же время Он следит за всем происходящим, даже за такими малыми событиями, как падение птицы с дерева (Мф. 10:29). Как видно из этих и еще дюжины других отрывков, Бог неограниченно властвует над всем, что происходит в мире. Но Он не пользуется Своей силой на расстоянии и не относится к нам как к толпе безымянных людей. Он проявляет интерес к каждому человеку и знает малейшие детали нашей жизни (Пс. 8:3–4; 138:1–18; Притч. 16:1, 9, 33, 19:21; Мф. 10:30–31). Такие внимание и сила находятся за пределами нашего понимания. Когда царь Давид попытался уразуметь чудеса Божиего вмешательства в свою жизнь, он только и мог сказать: «Дивно для меня ведение Твое, — высоко, не могу постигнуть его!» (Пс. 138:6).

Владычество Господа настолько всеобъемлюще, что Он осуществляет полный контроль даже над болезненными и несправедливыми событиями (Исх. 4:10–12; Иов 1:6–12; 42:11; Пс. 70:20–22; Ис. 45:5–7; Плач 3:37–38; Ам. 3:6; 1 Пет. 3:17). Нам трудно осознать и принять это, поскольку мы склонны «судить» о деяниях Господа по нашим представлениям о том, что правильно. Сознательно или бессознательно мы говорим про себя: «Если бы я был Богом и мог контролировать все сущее, я бы никогда не позволил никому страдать или испытывать боль». Подобные мысли демонстрируют, насколько ничтожно наше понимание Бога и уважение к Нему. Исаия предупреждал: «Какое безрассудство! Разве можно считать горшечника, как глину? Скажет ли изделие о сделавшем его: "не он сделал меня"? и скажет ли произведение о художнике своем: "он не разумеет"?» (Ис. 29:16).

Разумеется, боль не доставляет Богу удовольствия (Иез. 33:11), и Он никогда не будет создателем греха (Иак. 1:13–14; 1 Ин. 1:5). Однако ради осуществления Своих вечных целей иногда Он допускает страдания и позволяет людям совершать несправедливые действия, а не сдерживает их в этом, хотя и властен сделать это. Невозможно пояснить это более ярко, чем сделал апостол Петр, описывая испытания и казнь Господа Иисуса: «Сего, по определенному совету и *предведению Божию* преданного, вы взяли и, пригвоздив руками беззаконных, убили...» (Деян. 2:23, курсив Кеннета Сенди; ср.: Лк. 22:42; Деян. 4:27–28). Иисус умер не потому, что Бог утратил контроль или смотрел в этот момент в другую сторону. Бог все время полностью контролировал события. Он намеренно не мешал творить людям зло, дабы Его замысел искупления через смерть и воскресение

Христа (Рим. 3:21–26) в полной мере претворился в жизнь. Вот как писал об этом Джон Пайпер:

Люди подняли руки, протестуя против Всевышнего, только чтобы убедиться, что их протест — непреднамеренное служение дивным планам Божиим. Даже грех не может нарушить целей Всемогущего. Он Сам никогда не совершит греха, но распорядился, что произойдут деяния греховные — ибо деяния Пилата и Ирода были предопределены замыслом Господним 1.

Даже когда происходило нечто греховное и болезненное, Бог осуществлял всеобъемлющий контроль и подготавливал почву для добрых целей. Более того, в должное время Бог свершил правосудие и поставил справедливость над грехом. Как обещают нам в Притч. 16:4–5: «Все сделал Господь ради Себя; и даже нечестивого блюдет на день бедствия. Мерзость пред Господом всякий надменный сердцем; можно поручиться, что он не останется ненаказанным» (ср.: Пс. 32:10–11; Рим. 12:19).

Абсолютный контроль, который Бог осуществляет над всем сущим, не освобождает нас от ответственности за свои действия. Он позволяет нам самим контролировать себя и возлагает на нас полную ответственность за все решения, которые мы принимаем на протяжении жизни (Мф. 12:36; Рим. 14:12). Именно поэтому мы не должны рассматривать Божие владычество как оправдание собственных грехов. Наоборот, осведомленность о владычестве Господа должна побуждать нас к еще большей ответственности. Как говорилось в отрывках, приведенных выше, ничего в нашей жизни не происходит по воле случая. Мы никогда не подвергнемся испытаниям или не ввяжемся в конфликты, если Господь не дозволит этого. Иными словами, любой конфликт, врывающийся в нашу жизнь, так или иначе предопределен Богом. Знание, что именно Он выбрал и выстроил события нашей жизни, должно коренным образом изменить наше отношение к ним.

#### Бог есть добро

Если все находится в воле Бога, то у нас будто бы должна быть причина для страха. И действительно, если Он произвольно использует Свою силу то для блага, то для зла, можно предположить, что мы находимся в большой опасности. Но это не так. Бог есть добро — Его сила всегда идет рука об руку с совершенной любовью: «Однажды сказал Бог, и дважды слышал я это, что сила у Бога, и у Тебя, Господи, милость, ибо Ты воздаешь каждому по делам его» (Пс. 61:12–13).

Фундамент нашей веры в Бога воздвигнут как на силе, так и на любви. Он не только контролирует нас; Он делает это для нас! В любви Он дает нам жизнь, обеспечивает нас всем необходимым и никогда не отворачивается от нас. Как христиане, мы можем сказать вместе с Дж. И. Пакером:

Он знает меня как друга, Он любит меня, и ни на миг не отводит от меня глаз Своих, и ни на мгновение не упускает меня из поля Своего внимания, и поэтому ни на мгновение не ослабевает его забота. Это очень важное знание. Невыразимое утешение... знать, что Господь постоянно принимает меня в любви и наблюдает за мной ради моего блага <sup>2</sup>.

То, что Бог благ, вовсе не означает, что Он предохраняет нас от всех страданий. Скорее, это означает, что Он будет с нами во всех наших скорбях и через них сотворит добро (Ис. 43:2–3). Мы уже знаем несколько примеров, как Господь использует испытания и трудности ради добра. Он часто пользуется ими, дабы восславить Себя, показывая Свою доброту, силу и верность (например, Ин. 9:1–5; 11:1–4; 1 Пет. 1:6–7). Дж. И. Пакер пишет: «Мы видим, что Он оставил нас в мире греха, дабы испытать, проверить, провести через трудности, угрожающие нас раздавить, чтобы мы могли восславить Его

своим терпением в страданиях, чтобы показать всю полноту Своей милости и вызвать в нас возрастающую хвалу, поскольку Он всегда поддерживает и питает нас»<sup>3</sup>.

Бог использует тяжкие испытания, чтобы научить нас служить окружающим, когда они страдают (2 Кор. 1:3–5). Перенося невзгоды без ропота, мы своим примером можем побудить людей поверить в Бога и соблюдать Его заповеди (2 Кор. 1:6–11). Поступая так, мы следуем примеру, данному нам Иисусом:

Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу. Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его. Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах Его. Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному. <...> Итак, страждущие по воле Божией да предадут Ему, как верному Создателю, души свои, делая добро.

1 Пет. 2:20-23; 4:19<sup>4</sup>

Позволяя нам страдать от обид, конфликтов и тяжелых испытаний, Господь учит нас больше полагаться на Него (2 Кор. 1:9; 12:7–10). Он позволяет нам страдать и от последствий наших грехов, дабы мы увидели необходимость раскаяния (Пс. 118:67–71). Кроме того, Господь использует трудности, чтобы уподобить нас Христу (Рим. 8:28–29). Испытания, посылаемые Им, предполагают, что мы разовьем такие качества характера, которые уподобят нас Господу. Апостолы одобряли и принимали эту движущую силу. Павел писал: «И не сим только, но хвалимся и скорбями, зная, что от скорби прои сходит терпение, от терпения опытность, от опытности надежда...» (Рим. 5:3–4). У Иакова можно прочитать следующие строки: «С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка» (Иак. 1:2–4).

Одна из причин, почему апостолы с таким доверием встречали все скорби и искушения, — их знание, что Бог никогда не возложит на них больше, чем они смогут вынести. Они верили в то, что каждый раз, бросая им вызов, Он будет руководить ими, даст им необходимые силы и возможности, чтобы выдержать испытание (сравните Исх. 4:11–12). Павел ободряет коринфян: «Вас постигло искушение не иное, как человеческое; и верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести» (1 Кор. 10:13). Как обещает этот отрывок, Господь всегда даст нам силы и помощь, необходимые для преодоления жизненных трудностей. Мы должны принимать эту помощь. Он обещает нам дать выход из неприятностей, делая это одним из двух способов. Иногда, если проблема выполнила свое предназначение в нашей жизни, Он просто устраняет ее (2 Кор. 1:3–11). Или Он оставляет проблему, но дает нам силы, чтобы мы шаг за шагом пришли к победе (2 Кор. 12:7–10).

И хотя мы уверенно можем сказать, что Господь всегда даже через испытания и страдания действует во благо нам и во благо всем людям, мы не всегда знаем, в чем выражается это благо. Очень часто мы долго не можем понять Его великие цели.

В других случаях Его пути и цели слишком глубоки и мудры для нашего понимания, по крайней мере до тех пор, пока мы не увидим Бога лицом к лицу (см. Рим. 11:33—36). Но это ни в коем случае не должно ослаблять ни наше доверие к Нему, ни нашу готовность Ему подчиняться. Как говорится во Второзаконии, «сокрытое принадлежит Господу, Богу

нашему, а открытое нам и сынам нашим до века, чтобы мы исполняли все слова закона сего»<sup>5</sup>.

Этот отрывок дает нам ключ к пониманию того, как правильно относиться к болезненным и несправедливым ситуациям. Бог может не говорить нам всего, что мы хотим знать о жизни, но Он говорит нам все, что мы должны знать. Поэтому вместо того чтобы напрасно тратить время и энергию, разгадывая то, что лежит за пределами нашего понимания, нам следует обратить внимание на знания и заповеди, открытые Господом в Священном Писании. Библия учит нас, что Бог одновременно Владыка и Добро, поэтому мы должны быть уверены: все, что Он привнес в нашу жизнь, может быть использовано для Его прославления, для служения окружающим и помощи себе в духовном росте. Библия дает четкие и практичные наставления в том, как эффективно отвечать на испытания, которые посылает нам Бог. Если мы верим в Бога, со всем «сокрытым» от нас, и сосредотачиваем свое внимание на выполнении Его воли, мы можем достичь большего мира в себе (Пс. 1:30; Ис. 26:3) и более эффективно служить Ему как миротворцы (Притч. 3:5–7)6.

#### Путь уже проторен

Вера в Бога совершенно не означает, что у нас никогда не возникнут вопросы, сомнения или страхи. Мы не можем просто «отключить» естественные мысли и чувства, которые появляются, когда мы сталкиваемся с трудностями. Вера в Бога означает, что, несмотря на наши вопросы, сомнения и страхи, мы черпаем надежду и силу в Его милосердии и продолжаем верить, что Бог любит, что Он контролирует, и что Он всегда несет добро. Такая вера помогает нам даже в сложных ситуациях продолжать совершать добрые и правильные поступки.

Библия полна примеров, когда люди, испытывая опасения, продолжали верить в Бога. Например Иов, страдая от неимоверных лишений, высказывал многочисленные сомнения и опасения. Но страдая и сомневаясь, он в конечном счете пришел к заключению: «Знаю, что Ты все можешь, и что намерение Твое не может быть остановлено. Кто сей помрачающий Провидение, ничего не разумея? — Так, я говорил о том, чего не разумел, о делах чудных для меня, которых я не знал» (Иов. 42:2–3; см.: 40:1 — 41:34).

Один из моих самых любимых библейских персонажей, Иосиф, пережил то, что описано в Книге Бытие в 37 — 50 главах. Братья завидовали ему из-за того, что он был любимым сыном отца и в конце концов продали его в рабство в Египет.

И хотя Иосиф, вероятно, боролся с сомнениями и разочарованиями, он не стал противиться своей судьбе: он продолжал преданно служить Господу (например, Быт. 39:9). Вопреки честности и стараниям Иосифа, против него были выдвинуты ложные обвинения, и хозяин заточил его в тюрьму. Но и здесь Иосиф продолжал верить в Бога и верно служить тем, кто бросил его в заточение (Быт. 39:11–23).

Господь явил Свою доброту к Иосифу, дав ему огромную мудрость и способность разгадывать сны. Эти качества побудили фараона назначить Иосифа начальником над Египтом. На этом высоком посту Иосиф смог спасти весь египетский народ, равно и свою семью, от голода, поразившего Средний Восток.

В конце концов к нему пришли снедаемые страхом за свою жизнь его братья, прося прощения за несчастья, которые они принесли ему. Ответ Иосифа раскрывает редкостное смирение и глубокую веру во владычество Бога: «Не бойтесь; ибо я боюсь Бога; вот, вы

умышляли против меня зло; но Бог обратил это в добро, чтобы сделать то, что теперь есть: сохранить жизнь великому числу людей; итак, не бойтесь: я буду питать вас и детей ваших. И успокоил их, и говорил по сердцу их» (Быт. 50:19–21).

Царь Давид так же мог убедиться, что Бог позволяет грешникам некоторое время процветать. И хотя Давид не мог понять почему, он был убежден, что Господь все держит под контролем и любые Его деяния — благо. Эта уверенность воодушевляла Давида подчиняться Богу даже в дни самых жестоких гонений. Мысли и чувства Давида описаны в Псалме 36, который по-настоящему вдохновляет тех, кому противостоят или с кем дурно обращаются окружающие. Ниже приведены первые шесть стихов псалма:

He ревнуй завидуй беззаконие, Ибо они, трава, скоро будут подкошены как зеленеющий увянут. Уповай Господа делай добро; на истину. живи земле Утешайся Он Господом, И исполнит желание сердца твоего. Предай Господу путь твой и уповай на Него, и Он совершит, и выведет, как свет, правду твою и справедливость твою, как полдень.

С апостолом Петром, как и с Иосифом, часто плохо обращались, и он был так же заключен в тюрьму. Временами он тоже боролся с сомнениями и страхами. Но несмотря ни на что он продолжал верить Богу и прилагал все силы, чтобы исполнять Его волю. Это особенно хорошо видно из молитвы после того, как Петр и Иоанн были заключены под стражу и им угрожали иудейские власти предержащие: «Владыко Боже, сотворивший небо и землю и море и все, что в них! <...> Ибо поистине собрались в городе сем... Ирод и Понтий Пилат с язычниками... чтобы сделать то, чему быть предопределила рука Твоя и совет Твой. И ныне, Господи, воззри на угрозы их, и дай рабам Твоим со всею смелостью говорить слово Твое...» (Деян. 4:24, 27–29). Позже, когда угрозы правителей воплотились в наказание поркой, Петр и другие апостолы продолжали верить в Бога, «...радуясь, что за имя Господа Иисуса удостоились принять бесчестие» (Деян. 5:41).

Точно так же Апостол Павел, невзирая ни на какие обстоятельства, продолжал верить в Бога. В Филиппах его и Силу ложно обвинили, избили и бросили в тюрьму. Невероятно, но вместо того чтобы погрязнуть в сомнениях или отчаянии, они всю ночь «молясь, воспевали Бога» (Деян. 16:25). Господь ответил им землетрясением, обращением тюремщика и его семьи и извинениями, которые им принесли городские власти.

Вера в Бога подтверждена примером из жизни Павла. Даже когда Господь не облегчал немедленно его страдания, Павел продолжал расценивать все, что происходило с ним, к ак Божию волю (2 Кор. 4:7–18). Это совершенно не означает, что Павел никогда не испытывал сомнений или что он никогда не просил Господа облегчить его страдания (2 Кор. 12:7–8). Но когда ответ Господа не соответствовал просьбе Павла, апостол охотно верил, что Бог имеет в виду нечто лучшее (2 Кор. 12:9–10).

Это становится особенно очевидным во время многочисленных тюремных заключений Павла. Он всегда рассматривал их как часть Божьего замысла по усовершенствованию Его царства (Еф. 4:1; Флп. 1:12–14; Кол. 4:3). Чем дольше Павел шел с Богом, тем больше верил Ему. Поэтому Павел не тратил напрасно времени, обдумывая, когда же наконец он будет освобожден из тюрьмы. Вместо того чтобы просить своих приверженцев молиться за то, чтобы двери тюрьмы поскорее открылись для него, Павел побуждал их молиться «...чтобы Бог отверз нам дверь для слова...» (Кол. 4:3, курсив Кеннета Сенди; сравните, Еф. 6:19–20). Зная, что в руках Господа он в безопасности, Павел вопреки обстоятельствам всегда был свободен. Это знание предохраняло его от парализующего ум

и волю беспокойства и позволяло эффективно использовать возможности, предоставляемые Господом.

Бог продолжает демонстрировать примеры веры, которая славит Его. Один из самых замечательных примеров недавнего времени — жизни Джима и Элизабет Эллиотов. В 1956 году Джим и еще четверо миссионеров, пытавшихся донести Евангелие до изолированного в дебрях Южной Америки племени Аука, были убиты. Элизабет очень тяжело переживала гибель мужа и боролась со множеством неразрешимых вопросов. Однако, как показывает небольшой отрывок из книги, которую Элизабет написала позже, она продолжала верить Богу: «В огромном мире потеря пяти молодых жизней отозвалась печалью. Но для всего сущего у Господа есть Свой замысел и Свои цели. Сами вдовы молятся за Аука. Мы с нетерпением ожидаем дня, когда эти дикари присоединятся к нам в христианском восхвалении. Планы были сформулированы однозначно — продолжать дело мучеников»<sup>7</sup>.

Вдовы продолжили дело, начатое их мужьями; спустя три года после убийства Господь ответил на их молитвы и начал открывать сердца людей Аука навстречу Евангелию. Даже некоторые из дикарей, принимавших участие в убийстве пяти миссионеров, в конечном итоге пришли ко Христу. И хотя Элизабет восхваляла Господа за обращение дикарей в христианство, она знала, что оно было не единственной целью Господа, допустившего смерть ее мужа. В 1981 году она дописала к своей книге эпилог, в котором были следующие строки:

История с племенем Аука... указала: Бог — это Бог. Если Он Бог — Он достоин моего поклонения и моего служения Ему. Я найду успокоение, и не где-нибудь, а в Его воле, и воля Его безгранична, неизмерима, невыразима словами, она за пределами моего самого глубокого разумения. Бог — это Бог истории человечества, и Он постоянно занят Своей непостижимой работой, приводя в исполнение Свои извечные цели в нас, через нас, для нас и несмотря на нас. Причины и следствия — в руках Божиих. И не часть ли веры просто оставить их там? Бог — это Бог. Потребовать, чтобы Он действовал, удовлетворяя мои представления о справедливости, — значит свергнуть Его с трона в своем сердце... Тот, кто укладывает земной фундамент и устанавливает его размеры, знает, где провести черту. Он дает свет, необходимый нам для веры и послушания 8.

Подобная вера проявляется и в жизни Джони Эрексон Тад. В 1967 году Джони, неудачно прыгнув в воду, осталась парализованной от плеч. Временами ее обуревали вопросы и сомнения. Однако милостью Божией она не закоснела в обиде и не впала в безнадежность. Благодаря тому, что Господь постоянно усиливал ее веру и знание, она стала смотреть на случившееся как на возможность возвеличить Христа и служить калекам. Сейчас она возглавляет организацию, которая помогает сотням тысяч людей во всем мире. Когда она писала о владычестве Господа, среди всего прочего она сказала:

Ничто не удивит Господа, ничто не нарушит Его замыслов, ничто не помешает Его целям; и ничто не остается вне Его контроля. Его владычество абсолютно. Все происходящее однозначно предопределено Богом.

Владычество — важнейшая вещь, которую относят к природе и сущности Бога. И если бы Он не был Владыкой, Он бы не был Богом. Библия ясно говорит, что все происходящее находится в воле Госпола.

Еще Моисей знал: если Господь повелевает нам исполнить что-то, Он дает и средства, чтобы справиться с этим (Исх. 4:11–12). Бог не получает удовольствия от наших несчастий, но если Его волей они запланированы для нас, Он получает удовольствие, делая все для нашего блага и Своей славы (Рим. 8:28) — независимо от того, охраняет ли Он от несчастья или нет!

При более близком рассмотрении владычество Бога учит нас всему: оно учит нас тому, что истинное удовлетворение приходит не от понимания Божиих мотивов, а от понимания Его сущности, от веры в Его обетования и от опоры на Него и успокоения в Нем — во Владыке, знающем, что Он делает, и что Он делает это хорошо<sup>9</sup>.

Все, кто упомянуты в этой главе книги, столкнулись с чрезвычайно сложными проблемами, решая вопросы и преодолевая заботы, актуальные и сегодня. Что же позволяло всем им продолжать жить, невзирая на все трудности? Среди всего прочего им хватало смирения, чтобы осознать ограниченность собственного понимания, и мудрости, чтобы подчиниться извечным целям Господа. В молитве, познании и опыте они научились полностью верить во владычество Бога. Даже в пучине невероятных лишений и несправедливости они верили, что Господь все держит под контролем и любит их вечной любовью. Эта вера освобождала их от бремени неразрешимых вопросов, помогала преодолеть страхи и сомнения, которые, конечно, их угнетали. Эта вера открывала их сердца для принятия милости Божией и давала им свободу продолжать творить добро, которым они отвечали на вызов, брошенный им Господом.

# Вера — это решение

Ваше видение воли Господа оказывает глубокое влияние на то, как вы верите в Него. Если вы не верите, что Он как Владыка, так и Добро, вера ваша будет иллюзорна, поскольку бог, который любит, но не контролирует, — просто «небесный Санта Клаус... который желает добра, но не может уберечь своих детей от неприятностей и горя» 10. Такой бог перед лицом несчастий дает весьма слабую защиту и надежду и не в состоянии внушить ни веры, ни послушания.

С другой стороны, если вы верите, что Бог — Владыка и Добро, вы будете верить и подчиняться Ему даже в крайне тяжких обстоятельствах. Женщина, адвокатом которой я был несколько лет назад, узнала это, оказавшись на пороге развода. Ее пример был настолько ободряющим, что через какое-то время я попросил ее написать анонимное письмо, которое могло оказать неоценимую помощь людям, оказавшимся в сходной ситуации. Вот что она написала:

Дорогой друг, если Вы сейчас находитесь в кабинете Кеннета, вероятно, вы чувствуете то же самое, что в свое время чувствовала я. Вы говорите, что стремитесь улучшить свою семейную жизнь, но на самом деле в глубине души Вы хотите просто из нее выйти. Вы не можете больше жить так, как живете сейчас, и хотите, чтобы Ваш муж исчез, оставив вам кучу денег.

В тот день, когда я впервые позвонила в офис Кеннета, я была готова выпить сразу всю упаковку болеутоляющих таблеток, если бы они у меня были. Я была полна гнева, негодования и ненавидела то, во что превратилась моя жизнь. Я дошла до предела: я уже не могла разговаривать с мужем. Я не имею в виду беседы на серьезные темы — я не могла ответить «да» или «нет» на самый простой вопрос. Когда он входил в комнату, я выходила из нее. Когда он дотрагивался до меня, я съеживалась. Я чувствовала себя, как в клетке, я ездила на машине по округе в поисках места, где я смогла бы жить с детьми.

Все это тянулось так долго, что я уже не представляла себе возможности каких-либо перемен. Решение поговорить с Кеннетом было моей последней попыткой изменить ситуацию, но я чувствовала, что семейная жизнь не удалась, и сказала мужу, что хочу уйти.

После разговора с Кеннетом я молилась, молилась с позиции библейских принципов, которые он мне объяснил. Меня глубоко беспокоило будущее. Я начала понимать, что Бог — Владыка, и что мое замужество не было «случайностью». Я поняла, что не имею права оставить мужа. В уединении Господь показал мне посредством Священного Писание (Втор. 30:11–20; прочтите, пожалуйста), что истинной причиной посвящения себя семейной жизни был путь Господень. Он предоставил мне выбор: или Его путь, или мой собственный. Если бы я выбрала свой путь, я и шла бы им.

Я решила поверить Господу и идти Его путем. Я согласилась пойти с мужем к христианскому консультанту, которого рекомендовал Кен. Сделать это было очень трудно. Иногда я даже не могла говорить с мужем, но мы несколько месяцев продолжали ходить к этому консультанту, и жизнь постепенно начала улучшаться.

Мы «уживались», но меня до глубины души беспокоило, что я не чувствовала любви к мужу. Я больше не испытывала к нему гнева или ненависти, но и теплоты тоже не было. И хотя наши взаимоотношения стали улучшаться, я знала, что семейная жизнь — нечто гораздо большее, нежели «уживаться» вместе.

Я не верила, что Господь провел нас через такие испытания, чтобы оставить пустоту во взаимоотношениях. Я хотела продолжать верить в Господа и полагаться на Него в своих надеждах. В алфавитном указателе Библии на слово «надежда» я нашла стих: «А надежда не постыжает, потому что любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым, данным нам» (Рим. 5:5). Для меня это означало, что мои надежды на Бога относительно будущего не разочаруют меня. Он даст мне любовь к мужу. Я могу полагаться на Него.

Я следовала Его путем и поэтому могла рассчитывать на Него: мои желания сбудутся.

И знаете? Произошло нечто совершенно поразительное. Я влюбилась в своего мужа. Я наслаждалась возможностью быть с ним. Я ценила его чувство юмора. Я полагалась на него как на друга. Я ловила себя на том, что когда он смотрит телевизор, мне хочется обнять и поцеловать его.

Бог полностью изменил мои чувства. Я чуть ли не каждый день благодарю Его за то, что Он не дал мне идти своим путем. Если бы я так сделала, я бы много потеряла и никогда бы не узнала, как может Господь изменить мою жизнь. Перемена, произошедшая в нашей семье, поистине чудесна!

Спустя год после того как моя клиентка написала это письмо, я зашел узнать, как идут ее семейные дела. Она сказала, что взаимоотношения с мужем «по-прежнему колеблются то вверх, то вниз», и они по-прежнему посещают консультанта, разбираясь в причинах, вызвавших семейные проблемы. Она рассказала мне, что и муж, и она сама укрепляются в вере. И даже если она очень сильно расстраивается из-за мужа, она редко испытывает безнадежность, хотя это частенько бывало два года назад. Еще она сказала, что была уверена в том, что Бог знал, что делал в ее жизни, и она верит, что семейная жизнь будет улучшаться по мере Его воздействия на обоих супругов.

Затем она сказала нечто такое, что очень глубоко тронуло меня. Они с мужем вложили деньги в новый дом, и в тот день она уже покрасила его. Вспоминая время, когда она объезжала окрестности в поисках места, куда можно было бы убежать, она размышляла, какой будет жизнь в одиночестве. Она сказала, что содрогается при мысли, насколько пустой и одинокой была бы ее жизнь без мужа. «Я так рада, — сказала она, — что поверила Богу и не пошла собственным путем»<sup>11</sup>.

#### Резюме и практическое применение материала

Когда вы вовлечены в конфликт, вам тоже следует решить, будете вы верить Господу или нет. Вера в Бога не означает, что Он сделает все, что вы пожелаете; скорее, она означает, что Он сделает все, что сочтет благом. Если вы не верите Богу, то рано или поздно начнете верить в себя или в кого-то еще, что в конечном итоге закончится горем и бедой. Напротив, если вы верите, что Бог — Владыка и Он никогда не допустит в вашу жизнь ничего, что не шло бы вам во благо, вы станете рассматривать конфликт не как случайность, а как предопределение. Такая вера прославляет Бога и вселяет верность, необходимую для эффективного миротворчества.

#### Примечания

#### Глава 1

1 Моя жена Корлетт двадцать лет работает учительницей в начальной школе и советчиком. Она заметила, что дети очень восприимчивы к библейским миротворческим принципам. Она написала несколько пособий, объясняющих, как учить детей этим принципам. Вы можете получить эти материа лы, обратившись в Peacemaker Ministries по адресу: 1537 Avenue D, Suite 352, Billings, MT 59102. 2 Charles R. Swindoll, Growing Strong in the Seasons of Life (Portland: Multnomah Press, 1983), crp. 85-86. 3 Я заметил, что многие христиане гораздо чаще обращаются к собственным идеям и чувствам, нежели к Библии, особенно когда Писание требует от них значительных усилий. В частности, многие верят, что если они помолятся и ощутят "внутренний мир", то все их действия будут праведными. Библия никогда не давала гарантии, что ощущение мира — верный признак того, что человек находится на правильном пути. Многие, совершая грех, ощущают облегчение ("внутренний мир") просто потому, что они отказались от обязательств, требующих напряжения и усилий. И наоборот, поступая правильно, мы иногда далеки от ощущения мира, особенно когда требуется подчиниться трудным для исполнении заповедям: "убить" в себе какие-то желания или поставить интересы других выше собственных. Поскольку только Библия способна обеспечить абсолютно надежное руководство Бога, она всегда должна оставаться для нас верховным источником истины и ориентации в жизни. И так как Дух творит в нас, чтобы помочь понять Писание и подчиниться ему, мы можем наслаждаться уверенностью, что следуем воле Божией даже в том случае, когда у нас нет ощущения мира (Мк. 14:32-34; Лк. 22:43). Для получения дополнительной информации о том, как Господь управляет нами, читайте книгу Garry Friesen, Decision Making and the Will of God (Portland: Multnomah Press, 1980).

**4** Замечательное описание того, как Дух Святой творит в наших жизнях, вы можете прочесть в книге J. I. Packer, Keep in Step with the Spirit (Old Tappan: Fleming H. Revell, 1984).

#### Глава 2

1 Tim Hansel, When I Relax I Feel Guilty (Elgin, Ill: David C. Cook, 1979), crp. 93.

2 Чтобы получить истинное библейское представление о духовной битве, я настоятельно рекомендую прочесть книгу David Powlison Power Encounters; Reclaiming Spiritual Warfare (Grand Rapids: Baker Book House, 1995).

3 См. также Флп. 4:2-9; 2 Фес. 3:11-15; 1 Тим. 6:3-6; 2 Тим. 2:23-26; Тит. 3:1-2, 9; Флм. 17-18; Евр. 12:14; Иак. 3:17-18; 1 Пет. 3:8-9.

4 Justice Warren Burger, Annual Report on the State of the Judiciary, American Bar Association Journal (March 1982), crp. 68.

5 Justice Antonin Scalia, Teaching About the Law, Quarterly 7, no. 4 (Christian Legal Society, Fall 1987): 8-9.

6 В последние несколько лет наблюдается трево жащий рост интереса к мирским переговорам, посредничеству и третейскому суду. В Приложении Б рассматриваются эти альтернативные способы разрешения конфликтов и дается сравнительный анализ их деятельности с результатами, которых можно достичь, разрешая конфликты в церкви.

7 Существует относительно немного ситуаций, когда судебное разбирательство необходимо и правильно для христианина. Эти вопросы обсуждаются в Главе 9 и в Приложении Г. Там же даются руководящие указания к принятию решения, когда христианину действительно нужно обращаться в суд.

#### Глава 3

1 John Piper, Desiring God (Portland: Multnomah Press, 1986), ctp. 26.

2 J. I. Packer, Knowing God (Downers Grove: Ill.: InterVasity, 1973), ctp. 37.

3 J. I. Packer, Hot Tub Religion (Wheaton: Tyndalle, 1988), crp. 35.

4 Вначале Петр специально писал, чтобы поддержать христиан, испытавших очень серьезные трудности и страдания. Если вы сейчас вовлечены в тяжкий конфликт, хочу посоветовать вам прочесть письмо Петра: оно ободрит вас и покажет верное направление.

5 Этот отрывок обращен к двум измерениям воли Бога. Чтобы избежать путаницы, я кратко поясню разницу между ними. Всемогущая воля Господа (ее еще называют декретной) — конечная причина всего сущего, независимо от того, желает ли Господь Сам непосредственно и эффективно совершенствовать все в мире или позволяет событиям совершаться путем свободных действий людей. Его всемогущая воля не открыта нам в полной мере, но она всегда будет свершаться (см.: Ис. 46:9-10). Открытая же воля Господа (которую также называют наставительной) заключается в кодексе правил, которым Он завещал нам следовать, чтобы славить Его и радоваться общению с Ним. Его открытая воля изложена в Библии, но люди очень часто не подчиняются ей.

6 Чем выше в нас уверенность, что Господь — Владыка и что Он — Благ, тем более кротки и смиренны можем мы быть. Смирение — это отношение к Господу, которое позволяет нам принимать все, что Он совершает в нашей жизни, как благо и тем самым принимать Его волю без сопротивления и негодования (Рим. 8:28). Смиренный человек доволен и благодарен, невзирая на обстоятельства, в которых он

оказался (Флп. 4:12-13), поскольку он понимает, что Господь уже дал ему все необходимое во Христе (Мф. 5:5; Рим. 8:31-32). Поэтому вместо того чтобы думать: "Меня обошли вниманием; это несправедливо", смиренный человек размышляет и благодарит Господа за благо, милосердие, силу и заботу (Деян. 4:23-31; 5:40-42; 7:59-60; Ин. 18:11). Смирение не имеет ничего общего со слабостью, ведь и Моисей, и Иисус описываются в Библии как смиренные люди (Числ. 12:3; Мф. 11:29). Скорее, смирение можно охарактеризовать как "контролируемую силу". Это качество высоко оценивается Библией (Пс. 36:11; Мф. 5:5). Смирение непосредственно относится к тому, как мы ведем себя с другими, особенно находясь на пике конфликта. Зная, что Бог дает благо всему сущему, смиренный человек способен вынести недостойное обращение окружающих терпеливо, не впадая в ярость или обиду. (Поскольку это качество не приходит к нам само собою, мы должны молиться, что бы Святой Дух помог нам стать смиренными.)

7 Elisabeth Elliot, Through Gates of Splendor (Wheaton: Tyndalle, 1981), ctp. 252-254.

8 Ibid., ctp. 268-269, 273.

9 Joni Eareckson Tada, Is God Really in Control? (Joni and Friends, 1987), ctp. 2, 3, 8.

10 Packer, Knowing God, crp. 145.

11 Семейные конфликты особенно болезненны и вызывают множество сложных вопросов. Если вы хотите понять библейский взгляд на сложности семейной жизни, прочтите книгу Jay E. Adams Marriage, Divorce, and Remarriage (Grand Rapids: Zondervan Publishing House, 1980). (На русском языке книга вышла в издательстве "КЛЮЧ", г. Казань, Джей Адамс, Брак, развод и повторный брак в Библии.) Если вы столкнетесь с семейным разобщением, прочитайте книгу Gary Chapman Hope for the Separated (Chica go: Moody Press, 1982).